
ISSN 2190-443X

10. Jahrgang
Heft 1/2∙2021

Themenschwerpunkt:

Therapeutisches Comeback – 
Die Wiederkehr der Psychedelika



rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Impressum

rausch – Wiener Zeitschrift für Suchttherapie

Wissenschaftliche Herausgeber 
Univ.-Prof. Dr. Martin Poltrum 
  m.poltrum@philosophiepraxis.com 
Priv.-Doz. Dr. Alfred Uhl · alfred.uhl@goeg.at 
Univ.-Lektor Dr. Wolfgang Beiglböck 
  wolfgang.beiglboeck@meduniwien.ac.at 
Dr. Artur Schroers 
  dr.artur.schroers@stadt.mainz.de
Wissenschaftlicher Consultant 
Dr. Martin Tauss · mtauss@kabelplus.at

Herausgebende Institution 
Sigmund-Freud-Privatuniversität Wien, 
Fakultät für Psychotherapiewissenschaft 

Chefredakteur 
Univ.-Prof. Dr. Martin Poltrum  
  m.poltrum@philosophiepraxis.com

Redakteure 
Dr. Thomas Ballhausen · t.ballhausen@gmail.com 
Mag. Irene Schmutterer · irene.schmutterer@goeg.at

Bildredaktion 
Sonja Bachmayer · ikarus711@hotmail.com

Verlag 
Pabst Science Publishers 
Eichengrund 28 · D-49525 Lengerich 
Tel. +49 (0)5484 308 · Fax +49 (0)5484 550 
pabst@pabst-publishers.com 
www.pabst-publishers.com 
www.psychologie-aktuell.com

Nachrichtenredaktion, verantw. 
Wolfgang Pabst · wp@pabst-publishers.com

Administration 
Silke Haarlammert · haarlammert@pabst-publishers.com

Herstellung  
Bernhard Mündel · muendel@pabst-publishers.com

Urheber- und Verlagsrechte�  
Diese Zeitschrift einschließlich aller ihrer Teile ist urheber-
rechtlich geschützt. Jede Verwertung außerhalb der engen 
Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne Zustimmung 
des Verlages unzulässig und strafbar. Dies gilt insbesondere 
für Vervielfältigungen, Übersetzungen, Mikroverfilmungen 
und die Einspeicherung und Verarbeitung in elektronischen 
Systemen.
Haftungsausschluss: Der Inhalt jedes Heftes wurde sorg-
fältig erarbeitet, jedoch sind Fehler nicht vollständig aus-
zuschließen. Aus diesem Grund übernehmen Autoren, 
Redaktion und Verlag keine Haftung für die Richtigkeit der 
Angaben, Hinweise und Ratschläge. Die nicht besonders 
gekennzeichnete Nennung von geschützten Warenzei-
chen oder Bezeichnungen lässt nicht den Schluss zu, dass 
diese nicht marken- oder patentschutzrechtlichen Bestim-
mungen unterliegen. Abbildungen dienen der Illustration. 
Die dargestellten Personen, Gegenstände oder Sachverhal-
te müssen nicht unbedingt im Zusammenhang mit den im 
jeweiligen Artikel erwähnten stehen.
Für unverlangt eingesandte Texte, Materialien und Fotos 
wird keine Haftung übernommen. Eine Rücksendung un-
verlangt eingesandter Beiträge erfolgt nur bei Erstattung 
der Versandkosten. Die Redaktion behält sich vor, Manu-
skripte zu bearbeiten, insbesondere zu kürzen, und nach 
eigenem Ermessen zu ergänzen, zu verändern und zu  
illustrieren. Zur Rezension übersandte Medien werden nicht 
zurückgesandt.

Abonnement und Bestellservice�  
rausch erscheint 4× jährlich und kann direkt über den  
Verlag oder eine Buchhandlung bezogen werden.
Bezugspreise: 
Jahresabonnement: Inland 50,– Euro, 
Ausland 50,– Euro; Einzelausgabe: 15,– Euro. 
Preise inkl. Versandkosten und MwSt.
Bankverbindung: 
IBAN: DE90 2658 0070 0709 7724 07 
BIC: DRESDEFF265
Bestellservice: 
haarlammert@pabst-publishers.com 
Tel. +49 (0)5484 97234 · Fax +49 (0)5484 550
Bezugsbedingungen: Soweit im Abonnementsvertrag 
nichts anderes vereinbart wurde, verpflichtet der Bezug 
zur Abnahme eines vollständigen Jahresabonnements  
(4 Ausgaben). Kündigung des Abonnements unter Ein- 
haltung einer Frist von 30 Tagen jeweils zum Jahresende. 
Im Falle von Lieferhindernissen durch höhere Gewalt oder 
Streiks entstehen keine Rechtsansprüche des Abonnenten 
an den Verlag.

Umschlagbild: © Valugi (Psilocybe semilanceata, Spitzke-
geliger Kahlkopf, in getrockneter Form; Fundort: Stuhleck, 
Steiermark, Österreich, auf ca. 1.300 Meter Höhe)

Druck: KM-Druck 2.0 · D-64823 Groß-Umstadt

ISSN 2190-443X

rausch 
Wiener Zeitschrift für Suchttherapie

10. Jahrgang · Heft 1/2-2021

Themenschwerpunkt:

Therapeutisches Comeback –  
Die Wiederkehr der Psychedelika 
Gastherausgeber: Martin J. Tauss

Inhalt

    3	� Zehn Jahre rausch 
Martin Poltrum

    5	� Editorial 
Martin Poltrum & Martin Tauss

    7	� Die Vision einer Bewusstseinskultur: historische und aktuelle  
Perspektiven 
Martin Tauss

  26	� Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme  
und drogenpolitische Reflexion 
Alfred Springer

  48	� „Zugang zur psychedelischen Erfahrungswelt“ 
Martin Tauss im Gespräch mit Torsten Passie

  51	� Unverhoffte Entdeckungen –  
Frauen in der frühen Peyote- und Meskalinforschung 
Ivo Gurschler

  59	� Selbst-Behandlungsversuche mit Ayahuasca  
Janine Tatjana Schmid

  71	� Mein letzter LSD-Trip  
T. Cutter

  73	� Elysium hin und zurück – Mit Psychedelika unterwegs  
in der zweiten Lebenshälfte (Textauszug) 
Claude Weill

  77	� Ekstase und Entsetzen in den Bildern von Heinz Stangl  
Katharina Stangl

  80	� Bildstrecke: Heinz Stangl „Ekstase und Entsetzen“

  88	�� Kreativität, Rausch, Sucht – Psychoanalytische Modelle der Suchtdynamik 
Peter Subkowski

101	� Kreativität und Psychopathologie. Ein Überblick 
Christian Rominger, Human F. Unterrainer, Mathias Benedek, Ilona Papousek, 
Elisabeth M. Weiss, Corinna M. Perchtold-Stefan & Andreas Fink

110	�� Die Bluse – Von Begehren und Souveränität 
Thomas Ballhausen

114	� Bildstrecke: Bastien Vivès „Die Bluse“



Inhalt

120	� Legale und illegale Drogen in populären Spielfilmen und Serien 
Martin Poltrum

��Rezensionen

123	� Dennis Henkel: Silent Craving. Sucht und Drogen im Stummfilm  
(1890–1931) 
Thomas Ballhausen

126	� Don’t Worry! – Bemerkungen zu Gus van Sants Film über den querschnittsgelähmten  
und alkoholkranken Cartoonisten John Callahan 
Hans J. Wulff

130	� Broken home – Christiane und ihre Heroin-Clique sind zurück. 
Zur Online-Serie „Wir Kinder vom Bahnhof Zoo“ (2021) 
Martin Poltrum

2

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021



Als Wolfgang Pabst im November 2011 am  
DGPPN-Kongress auf mich zugekommen ist 
und angeregt hat, für die eben vom Neuland-
Verlag übernommene Zeitschrift Rausch – Das 
unabhängige Magazin für Suchtfragen die Heraus-
geberschaft zu übernehmen, und ich meinte, 
dass das durchaus in Frage käme, da unlängst 
ja gerade die einzige österreichische Suchtzeit-
schrift ihr Erscheinen eingestellt hat, konnte er 
bereits ein paar Monate später in unserer ersten 
Ausgabe verkünden: 

„Die Häufigkeit und Überraschungseffekte außerge-
wöhnlicher Verbindungen liegen in den Suchtszenen 
weit über Normal. Daher wird unsere Fusion wenig 
überraschen: Ab sofort erscheint das junge Journal 
rausch auch als Nachfolger der ehrwürdigen Wie-
ner Zeitschrift für Suchtforschung. Die Paarung, 
so inkompatibel sie auf den ersten Blick erscheinen 
mag, ist schlüssig: Beide Journale sind 
–	� einem biopsychosozialen, teils geisteswissen-

schaftlichen Fokus verpflichtet,
–	� unabhängig vom Mainstream, von Therapie-

schulen, Interessensgruppen, Konzernen usw.“1 

Dass unser Journal rausch – Wiener Zeitschrift 
für Suchttherapie nun den zehnten Geburtstag 
feiert, ist nicht zuletzt einer Reihe von Mit-
streitern und Institutionen geschuldet, welche 
hier, da es sehr, sehr viele sind, leider nicht 
alle namentlich genannt und bedankt werden 
können. Ein paar Namen und zumindest eine 
Institution sollen dennoch herausgegriffen und 
genannt werden. 

Gedankt sei allen voran Wolfgang Pabst, 
der alle Verzögerungen von Ausgaben, alle für 
Suchtmagazine unüblichen Innovationen (Bild-
strecken und Co.) und sonstige Sonderwünsche 
(Werbung für eigene Bücher auf den besten Sei-
ten) gelassen und mit großem Wohlwohlen ge-
währen und geschehen hat lassen.

Besonderer Dank gilt auch unseren vielen 
Gastherausgebern – Heino Stöver, Ingo Ilja 

1	 Pabst, W. (2012). Just married. rausch – Wiener Zeitschrift für 
Suchttherapie, 1(1), 2.

Michels, Artur Schroers & Team, Peter Missel, 
Joachim Köhler, Petra Schuhler, Chaim Jelli-
nek, Gabriele Bellmann, Bernd Westermann, 
Bernd Werse, Meropi Tzanetakis, Daniel Dei-
mel, Bernd Sobottka, Holger Feindel, Thomas 
Ballhausen, Martin Tauss – ohne die rausch 
vielleicht schon abgestorben wäre, denn vier 
Themenhefte2 pro Jahr herauszugeben, ist ganz 
schön Arbeit. 

Vor allem aber sei unseren Autoren gedankt, 
die durch ihre profunden, über den Tellerrand 
der üblichen Suchttherapie und Suchtforschung 
blickenden Beiträge, das „wilde Denken“ und 
die Attraktivität von rausch ausmachen, und 
ganz besonders danken möchten wir Sonja 
Bachmayer und Thomas Ballhausen, die un-
ser Blatt durch Covers (Sonja B.) und viele tolle 
Bildstrecken auflockern und verlebendigen. 

Dank gilt auch der Stiftung des Anton-
Proksch-Instituts, die uns eine Zeit lang finan-
ziell unter die Arme gegriffen hat.

Ich freu mich sehr, dass wir durch die Aufnah-
me von neuen Herausgebern – Alfred Uhl (seit 
der Nr. 4-2018/1-2019), Wolfgang Beiglböck (seit 
der Nr. 3-4/2020) und Artur Schroers (ab der 
vorliegenden Nummer) – nun in eine spannen-
de Zukunft blicken. Heuer werden noch folgen-

2	 Bisher sind folgende Themenschwerpunkte erschienen: 
1-2012 Glücksspielsucht; 2-2012 Hermann Nitsch: Das Orgi-
en Mysterien Theater; 3-2012 Sucht und Film; 4-2014 High; 
1-2013 Sex und Sucht; 2-2013 Arbeit und Sucht; 3-2013 Patho
logisches Glücksspielen und komorbide Störungen; 4-2013 
Psychotherapie und Sucht; 1-2014 Neue ressourcenorientier-
te Interventionen; 2-2014 Kriminalität und Sucht; 3/4-2014 
Pathologischer PC-Internet-Gebrauch; 1-2015 Psychosoziale 
Dimensionen der Suchttherapie; 2-2015 Alkoholsuchtpräven-
tion; 3/4-2015 Das Rauschen der Texte; 1-2016 Pathologisches 
Glücksspiel und pathologischer PC-/Internet-Gebrauch; 
2-2016 Ästhetik und Anästhetik. Das Schöne als Therapeuti-
kum; 3-2016 Tätigkeitssüchte, Verhaltenssüchte, substanz
ungebundene Suchtformen; 4-2016/1-2017 Chemsex: Dro-
genkonsum bei Männern, die Sex mit Männern haben; 2-2017 
Tabakabhängigkeit; 3-2017 Emotionsregulation, DBT, Sucht 
und Therapie im Film; 4-2017 Drogen: Märkte, Akteure, Ein-
schätzungen; 1-2018 Mehr als abhängig. Substitutionsthe-
rapie als integrierte Versorgung; 2/3-2018 Depression und 
Sucht; 4-2018/1-2019 Integrative Sucht- und Drogenhilfe –  
Entwicklungen, Herausforderungen und Perspektiven; 
2-2019 Migration und Sucht; 3-2019 Cannabis als Medizin; 
4-2019/1-2020 Drogenkonsumräume; 2-2020 Alkoholabhän-
gigkeit; 3-4/2020 Drogenpolitik.

3

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 3–4

Zehn Jahre rausch

Martin Poltrum



Priv.-Doz. Dr. Alfred Uhl 
Gesundheitspsychologe, seit 1977 in der 
Suchtforschung tätig. Abteilungsleiter-Stell-
vertreter des Kompetenzzentrums Sucht der 
Gesundheit Österreich GmbH und stellvertre-
tender Leiter des englischen PhD-Programms 
der Fakultät für Psychotherapiewissenschaft 
an der Sigmund-Freud-Privatuniversität in 
Wien. Forschungsschwerpunkte: Epidemiolo-
gie, Prävention, Suchtpolitik, Evaluation, For-
schungsmethodologie. 
alfred.uhl@uhls.at

M. Poltrum4

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

de Themenschwerpunkte erscheinen: Digitali-
sierung im Suchtbereich (3-2021) und Koffein 
(4-2021).

Liebe Leser! 
Herzlichen Dank für Ihre Treue und viel 

Spaß bei der Lektüre der vorliegenden Aus- 
gabe.

Martin Poltrum, 
im Auftrag des Herausgeber-Teams  

(Alfred Uhl, Wolfgang Beiglböck  
und Artur Schroers)

Univ.-Prof. Dr. Martin Poltrum
Professor für Psychotherapiewissenschaft 
an der Sigmund-Freud-Privatuniversität Wien,
Philosoph, Psychotherapeut, Lehrtherapeut
martin.poltrum@sfu.ac.at 

Univ.-Lektor Dr. Wolfgang Beiglböck 
Klinischer Psychologe (Klinische Neuro- 
psychologie), Gesundheitspsychologe,  
Arbeitspsychologe (BÖP) und  
Psychotherapeut
wolfgang.beiglboeck@meduniwien.ac.at 

Dr. Artur Schroers 
Diplom-Pädagoge, promoviert in Soziologie 
(Suchtforschung). 
Leiter der Abteilung Suchthilfen und Sucht- 
hilfebeauftragter der Landeshauptstadt 
Mainz; mehr als 25-jährige Tätigkeit in den 
Bereichen Prävention, Suchtarbeit und Sucht-
forschung. Langjährige Leitung der Landes-
fachstellen Suchtprävention (Hamburg, Wien) 
dr.artur.schroers@stadt.mainz.de

Fo
to

: C
ar

st
en

 C
os

ta
rd



5

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 5–6

Wir freuen uns, mit der vorliegenden Ausgabe 
einen Themenschwerpunkt zu präsentieren, 
der uns sehr am Herzen liegt: nämlich der 
Verweis, dass es nicht nur eine dunkle Seite 
von psychotropen Substanzen gibt, die zu Ab-
hängigkeit, Leid, Elend, Sucht und Verderben 
führt, sondern möglicherweise auch eine helle 
und „heilende“ Seite – zumindest in Bezug auf 
die Psychedelika. Diese helle Seite ist auch ein 
Thema der „Bewusstseinskultur“ – ein aktuel-
les Konzept, das einen zeitgemäßen Rahmen 
bietet, um bewusstseinsverändernde Praktiken 
ethisch zu befragen und einzuschätzen. Das ist 
gerade für das erneute Interesse an psychedeli-
schen Wirkstoffen relevant (siehe S. 7 ff.). 

Allein die Vielzahl der bisherigen Klassifi-
kationen dieser Substanzen – als Phantastica, 
Halluzinogene, Psychotomimetika, Psycholyti-
ka, Psychedelika oder sogar als Entheogene – 
zeigt drastisch, wie unterschiedlich deren Wir-
kungen bewertet werden können. Wir bleiben 
hier im Wesentlichen beim Begriff der „Psyche-
delika“, der sich international wieder durchge-
setzt hat und die neue wissenschaftliche Wert-
schätzung gegenüber diesen Substanzen gut 
zum Ausdruck bringt. 

Bevor LSD, Psilocybin & Co. Anfang der 
1970er Jahre durch die Convention on Psychotro-
pic Substances der Vereinten Nationen auf die 
Liste der verbotenen Drogen kamen, gab es in 
der Psychiatrie und Psychotherapie der 1950er 
und 1960er Jahre viel versprechende Unter-
suchungen zum Einsatz dieser Substanzen in 
therapeutischen Settings. In die Psychedelika 
setzte man große Hoffnungen, um für die psy-
chiatrische Forschung sogenannte „Modellpsy-
chosen“ zu erzeugen oder aber therapeutische 
Tiefenbohrungen in verdrängte und verschlos-
sene Teile der Seele zu unternehmen – ganz zu 
schweigen von den früh einsetzenden Versu-
chen, diese Stoffe gleichsam als höhenpsycho-
logische Sprungbretter in die Transzendenz zu 
verwenden (Stichwort Karfreitagsexperiment) 
und als Sakramente zu würdigen. Diese Option 
findet sich übrigens schon am Beginn der mo-
dernen psychedelischen Forschung. 

Albert Hofmann, der Vater der LSD- und 
Psilocybin-Synthese, schreibt in seinem Opus 
Magnum LSD – mein Sorgenkind: 

„In der Möglichkeit, die auf mystisches Erleben aus-
gerichtete Meditation von der stofflichen Seite her zu 
unterstützen, sehe ich die eigentliche Bedeutung von 
LSD. Eine solche Anwendung entspricht ganz dem 
Wesen und Wirkungscharakter von LSD als sakraler 
Droge.“1

Sakrament, Medikament, Kampfstoff und 
Wahrheitsserum (CIA und Militär) – all diese 
Möglichkeiten wurden in LSD gesehen und 
erforscht. Bis die Hippies kamen, deren ideo-
logisch überfrachteter Drogenkonsum zur 
politischen Repression führte, was wiederum 
das Verbot vieler Psychedelika mit sich brach-
te. Damit kam auch die seriöse psychiatrisch-
psychotherapeutische Forschung beinahe zum 
Erliegen. Denn die Reputation dieser Stoffe war 
nun so schlecht, dass entsprechende Studien 
aufgrund nötiger Sondergenehmigungen nicht 
nur unheimlich kompliziert wurden (und groß-
teils noch immer sind), sondern Forschung in 
diesem Bereich fast schon einem Karrieresuizid 
gleichkam. 

Seit geraumer Zeit lässt sich jedoch erfreu-
licherweise ein Trend beobachten, den Kenner 
der Psychedelika-Forschung, die in der vorlie-
genden Ausgabe zur Sprache kommen, als Re-
naissance bezeichnen: die Wiederkehr dieser 
Medikamente in Wissenschaft und Therapie. 

Die historische Entwicklung dieser For-
schung, die kulturgeschichtliche Bedeutung 
dieser Substanzen, die Hintergründe für das 
Comeback der Psychedelika; welche Hoff-
nungen und Probleme, Visionen und State-
of-the-art-Empfehlungen mit diesen Mitteln 
verbunden sind; wie sich ein Horrortrip bei 
der Einnahme im nicht-medizinischen Setting 
anfühlen kann; ein Textauszug aus dem aktu-
ellen Buch Elysium hin und zurück. Mit Psyche-

1	H ofmann, A. (2020). LSD – mein Sorgenkind. Die Entdeckung 
einer „Wunderdroge“ (9. Aufl., S. 218). Stuttgart: Klett-Cotta. 
(Erstauflage 1979)

Editorial 

Martin Poltrum & Martin Tauss 



M. Poltrum & M. Tauss6

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

delika unterwegs in der zweiten Lebenshälfte (von 
Claude Weill) und alles, was Sie schon immer 
über LSD, Psilocybin, Meskalin, Ayahuasca & 
Co. wissen wollten und wissen sollten – all das 
haben wir versucht, in diese Jubiläumsausgabe 
von rausch zu integrieren.

Darüber hinaus gibt es neben zwei Bildstre-
cken, die dem Wiener Maler Heinz Stangl und 
dem französischen Künstler Bastien Vivès ge-
widmet sind, zwei Texte zum Themenbereich 
Kreativität, Rausch, Psychopathologie und Psy-

choanalyse, sowie vier Beiträge zum Thema 
Film und Sucht.

Damit hoffen wir, dass für jede(n) unserer ge-
schätzten Leser und Leserinnen doch zumin-
dest das eine oder andere Schmankerl dabei ist, 
und wünschen viel Freude und helle Momente 
mit der vorliegenden Ausgabe.

Martin Poltrum  
und Martin Tauss

Univ.-Prof. Dr. Martin Poltrum
Professor für Psychotherapiewissenschaft 
an der Sigmund-Freud-Privatuniversität Wien
Philosoph, Psychotherapeut, Lehrtherapeut.
martin.poltrum@sfu.ac.at 

Dr. Martin Tauss
Leitender Redakteur für Wissenschaft und  
Lebenskunst bei der österreichischen  
Wochenzeitung DIE FURCHE (www.furche.at)  
sowie assoziiertes Mitglied am Institut für 
Sozialästhetik und psychische Gesundheit der 
Sigmund Freud Privatuniversität (SFU) Wien.
mtauss@kabelplus.at



7

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 7–25

Die Vision einer Bewusstseinskultur:  
historische und aktuelle Perspektiven

Martin Tauss

„The next great step of mankind is to step into the nature of his own mind – the real question is ‘just what 
is consciousness?’ – and we must make the most intelligent and creative use of science in exploring these 
questions.“ 

Gary Snyder, Earth House Hold (1969) 

Zusammenfassung
Der Begriff „Bewusstseinskultur“ wurde vom deutschen Philosophen Thomas Metzinger geprägt und 

ausgearbeitet. Er dient als konzeptueller Rahmen, um Strategien der Bewusstseinsmodulation zu bewerten 
und gesellschaftlich nutzbar zu machen. Für die weitere Entwicklung dieses Konzepts sind historische Bezüge 
aufschlussreich. Eine frühe Vision evidenzbasierter Bewusstseinskultur findet sich bereits in Aldous Huxleys 
utopischem Roman „Eiland“ (1962). Ausgehend davon unternimmt der vorliegende Beitrag eine Zeitreise und 
beleuchtet exemplarisch Schauplätze und Entwicklungen, die für die Themen der Bewusstseinskultur relevant 
sind. Er verbindet narrative und analytische Passagen, ohne dabei eine vollständige Geschichte von Bewusst-
seinskultur zu präsentieren. Der Fokus liegt auf ursprünglich spirituellen Methoden der Bewusstseinsverände-
rung – dem Einsatz von Psychedelika (pharmakologisches Modell) und der Praxis von Achtsamkeitsmeditation 
(asketisches Modell). Beide Modelle haben zuletzt wachsendes Interesse im klinischen und psychotherapeuti-
schen Bereich hervorgerufen. Der aktuelle Blick auf Psychedelika und Meditation ist aber auch hinsichtlich der 
Leitfrage der Bewusstseinskultur viel versprechend: Was ist ein guter Bewusstseinszustand?

Schlüsselwörter: Bewusstseinskultur, Psychedelika, Buddhismus, Meditation, Achtsamkeit (Mindfulness), 
Thomas Metzinger, Aldous Huxley

Summary
The term ‘Bewusstseinskultur’ (‘consciousness culture’, ‘culture of consciousness’) was coined and elabo-

rated by German philosopher Thomas Metzinger. It serves as a conceptual framework to evaluate strategies for 
modulating states of consciousness with regard to societal benefit. A historical perspective is revealing for fur-
ther developing this concept. An early vision of ‘Bewusstseinskultur’ can already be found in Aldous Huxley’s 
novel ‘Island’ (1962). Starting from Huxley’s utopian vision, this article sheds light on historical scenes and 
trends, which are relevant for the topics of ‘Bewusstseinskultur’. It combines narrative and analytical sections, 
but does not present an encompassing history of ‘Bewusstseinskultur’. The main focus is placed on conscious-
ness-altering methods that originate in the field of religion and spirituality, namely the use of psychedelics 
(pharmacological model) and the practice of mindfulness meditation (ascetic model). Both models have recently 
gained growing interest in medicine and psychotherapy. Finally, the current perspective on psychedelics and 
mindfulness meditation is promising for the pivotal question of ‘Bewusstseinskultur’: What is a good state of 
consciousness? 

Keywords: Bewusstseinskultur (consciousness culture, culture of consciousness), psychedelics, buddhism, 
meditation, mindfulness, Thomas Metzinger, Aldous Huxley



M. Tauss8

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Vorbemerkung: Im Sinne der besseren Lesbarkeit 
wurden Zitate aus englischsprachigen Quellen vom 
Autor ins Deutsche übertragen. 

Knapp hundert Jahre, nachdem Sigmund Freud 
– vergeblich – eine biologisch fundierte Theorie 
des menschlichen Seelenlebens zu formulieren 
versuchte, gab es in den 1990er Jahren tatsäch-
lich eine große Aufbruchsstimmung im Be-
reich der Neurowissenschaft: Am Ende des 20. 
Jahrhunderts versprach die Gehirnforschung 
bedeutende Fortschritte, nicht nur für die Me-
dizin, sondern für die ganze Gesellschaft. 
In den USA wurde die „Decade of the Brain“ 
ausgerufen, um die Bedeutung der Gehirnfor-
schung verstärkt in der Öffentlichkeit zu ver-
mitteln. Die Mitgliedsstaaten der Europäischen 
Union übernahmen den Appell und initiierten 
vernetzte wissenschaftliche Förderprogramme. 
Ein Jahrzehnt nach den USA wurde auch in 
Deutschland eine „Dekade des Gehirns“ aus-
gerufen. 

Eine neurowissenschaftliche Euphorie 
machte sich breit; Superlative schwappten aus 
der akademischen Welt in die allgemeinen Me-
dien: Das rätselhafteste Organ des menschli-
chen Körpers schien nun endlich entschlüsselt 
zu werden. Neue Technologien zur Verände-
rung des Bewusstseins und der Persönlichkeit 
wurden diskutiert; der Blick auf den Menschen 
fokussierte auf das „neurochemische Selbst“, 
befeuert durch die erfolgreiche Einführung 
neuer Generationen von Psychopharmaka 
ebenso wie durch massive Marketing-Kampag-
nen der großen Pharmafirmen (Rose, 2003). Die 
Gehirnforschung, so hieß es vielerorts, werde 
„in dramatischer Weise unser Menschenbild 
und damit die Grundlage unserer Kultur, die 
Basis unserer ethischen wie politischen Ent-
scheidungen“ verändern (Singer & Metzinger, 
2003, S. 68). Dementsprechend sollte sie auch 
zur Grundlage für andere Forschungsbereiche 
werden und diese fortlaufend informieren. 
Vor diesem Hintergrund markierten Begriffs-
neubildungen wie Neuroethik, Neuroästhetik, 
Neurodidaktik etc. den zunehmenden Deu-
tungsanspruch der Neurowissenschaften. 

Thomas Metzingers Begriff  
einer „Bewusstseinskultur“

Manche Geisteswissenschaftler teilten diesen 
Enthusiasmus – darunter auch Thomas Met-
zinger. Der deutsche Philosoph prägte 1994 
erstmals den Begriff einer biologisch fundier-
ten „Bewusstseinskultur“, den er seither weiter 
ausgearbeitet und differenziert hat (Metzinger 
2003, 2006, 2008, 2014, S. 316 ff.). Grundlegend 

für dieses Konzept ist ein naturalistisches Welt- 
und Menschenbild: Man sei auf dem Weg zu 
einer völlig neuen Theorie darüber, was geis-
tige Zustände überhaupt sind, weil die neuro-
biologischen Grundlagen solcher Zustände nun 
immer deutlicher hervortreten würden. Durch 
die Fortschritte der Neuro-, Informations- und 
Kognitionswissenschaften werde sich das Ver-
ständnis des Bewusstseins tiefgreifender ver-
ändern als durch jede andere wissenschaftliche 
Revolution der Vergangenheit. Infolgedessen 
werde menschliches Bewusstsein zunehmend 
technisch verfügbar; subjektives Erleben könne 
immer genauer beeinflusst werden – und das 
werde mittelfristig auch soziokulturelle Kon-
sequenzen mit sich bringen (Metzinger, 2003,  
S. 4 ff.). 

Der Fokus von Bewusstseinskultur liegt auf 
jeglichem Handeln in Bezug auf die innere Um-
welt des Bewusstseins, einschließlich geistiger 
Handlungen. „Handlung“ bedeutet hier also 
nicht nur, wie man nach außen hin agiert, son-
dern auch, was man tut, um bestimmte geisti-
ge Verfassungen hervorzubringen. Deshalb ist 
Bewusstseinsethik das inhaltliche Kernstück 
der Bewusstseinskultur: Nicht nur, wie eine 
„gute Handlung“, sondern auch, wie ein „guter 
Bewusstseinszustand“ aussieht, ist hier zu defi-
nieren. Bewusstseinsethik soll sich auf norma-
tiver Ebene mit jenen Handlungen auseinan-
dersetzen, „deren primäres Ziel darin besteht, 
das Bewusstsein anderer Personen oder des 
Handelnden selbst zu verändern“ (a.a.O., S. 15). 
Diese Überlegungen eröffnen eine Reihe von 
relevanten Fragen: Was sind gute und erstre-
benswerte, interessante oder wünschenswerte 
Bewusstseinszustände? Welche Klassen von 
Bewusstseinszuständen sollen gesellschaftlich 
gefördert werden? Welche wollen wir unseren 
Kindern zeigen? Welche Bewusstseinszustände 
hingegen sind abzulehnen und zu unterdrü-
cken? Und gibt es auch im normalen Alltag For-
men des subjektiven Erlebens und der Selbster-
fahrung, die „besser“ sind als andere? (a.a.O.,  
S. 9 f.). 

Metzinger schlägt drei Kriterien vor, um 
zu bestimmen, was gute geistige Verfassungen 
sind:
1)	 Minimierung von Leiden, 
2)	� epistemischer Wert (d. h. Bewusstseinszu-

stände verbunden mit Erkenntnis und Wis-
sen),

3)	� erhöhte Wahrscheinlichkeit für das Auftre-
ten weiterer günstiger (oder noch günstige-
rer) Bewusstseinszustände.

An zentraler Stelle steht hier der Begriff des 
„bewussten Leidens“: Metzinger (2017) versteht 
darunter leidvolle und unangenehme Bewusst-



Die Vision einer Bewusstseinskultur 9

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

seinszustände, insbesondere negative psycho-
physische Zustände, die durch das Erleben von 
zunehmender Unsicherheit (Kontrollverlust) 
oder den drohenden Verlust des inneren Zu-
sammenhalts (Kohärenzverlust) geprägt sind. 
In der ethischen Praxis sei es prioritär, sich 
auf die Verminderung von Leiden zu konzen- 
trieren: 

„Wir sollten die Gesamtmenge des bewussten 
Leidens im Universum nicht erhöhen, solange 
keine wirklich zwingenden Gründe vorliegen, 
dies zu tun.“ (Metzinger, 2014, S. 337) 

Ausschlaggebend für einen guten Bewusst-
seinszustand sei daher, ob er bewusst erlebtes 
Leiden vermindert – nicht nur in der Gegen-
wart, sondern auch in der Zukunft; und nicht 
nur im individuellen Erleben, sondern auch in 
dem aller anderen leidensfähigen Wesen. So 
mag zwar beispielsweise ein Alkoholrausch ne-
gative Bewusstseinszustände vorübergehend 
verhindern, jedoch künftig und für andere 
Menschen leidvolle Konsequenzen haben, so-
dass in der Gesamtbilanz noch mehr Leiden in 
die Welt gebracht wird. Hinter solchen Überle-
gungen steht die Vorstellung, die unterschied-
lichen Qualitäten und Intensitäten bewussten 
Leidens künftig vielleicht in quantitativer 
Form erfassen und somit auch vergleichen zu  
können. 

Der Einsatz von psychoaktiven Substanzen 
erhält in diesem Konzept von Bewusstseinskul-
tur ein neues, zeitgemäßes Framing: als „Be-
wusstseinstechnologie“ (Metzinger, 2003, S. 11). 
Das ist der Dachbegriff für ein breites Spektrum 
pharmakologischer und nicht-pharmakologi-
scher Maßnahmen: psychoaktive Substanzen 
einschließlich Psychopharmaka, (nicht näher 
bezeichnete) Meditationstechniken, autogenes 
Training, katathymes Bilderleben, luzides Träu-
men, etc. Alle diese Maßnahmen gehören zum 
Instrumentarium einer Bewusstseinskultur. 
Sie könnten dazu dienen, bereichernde Grenz
erfahrungen zu ermöglichen und veränderte 
Bewusstseinszustände ohne Suchtpotenzial zu 
entdecken. Bereits in der Schule sollte ein „neu-
rophänomenologischer Werkzeugkasten“ mit 
einfachen Bewusstseinstechniken vermittelt 
werden, um Kinder und Jugendliche für das 
Potenzial des menschlichen Geistes zu sensi-
bilisieren und ihre psychische Gesundheit zu 
fördern. 

Folgende Anwendungen im Rahmen einer 
Bewusstseinskultur werden von Metzinger 
(2003) prominent ins Treffen geführt: 
•	 �Modulation von Hirnfunktionen (Neuro-

technologien)

�	� z. B. biologische Psychiatrie, „Cognitive Enhan-
cement“, „Moral Enhancement“, „kosmetische 
Psychopharmakologie“.

•	 �Umgang mit psychoaktiven Substanzen 
(Drogenpolitik)

	� z. B. kontrollierter Zugang zu Psychedelika, ba-
sierend auf wissenschaftlicher Nutzen-Risiko-
Analyse.

•	 Schulung in Meditation (Pädagogik)
	� Achtsamkeitsmeditation in einem säkularen, 

weltanschaulich neutralen Setting, um die geis-
tige Autonomie zu erhöhen; insbesondere zum 
Schutz vor Reizüberflutung in den neuen medi-
alen Umwelten.

•	 �Terminale Bewusstseinszustände (Behand-
lung von Sterbenden) 

	� wünschenswerte Bewusstseinsverfassungen im 
Vorfeld des Todes.

Doch das Konzept von Bewusstseinskultur ist 
prinzipiell auch über den Menschen hinausge-
dacht. Es befasst sich mit dem Vermeiden von 
leidvollen Bewusstseinszuständen bei Tieren 
(Tierethik) ebenso wie mit neuartigen Bewusst-
seinsformen durch Hirn-Computer-Schnitt-
stellen; nicht zuletzt auch mit der Möglichkeit, 
dass künftig bei Maschinen eine Art von künst-
lichem Bewusstsein vorhanden sein könnte 
(Metzinger, 2014, S. 273 ff.). 

Bewusstseinskultur ist assoziiert mit den 
Werten der liberalen Demokratie, die heute im 
verstärkten Wettstreit mit autokratischen Sys-
temen und Neonationalismen steht. Ihr eigent-
liches Anliegen ist Aufklärung im Sinne einer 
inneren Emanzipation. Denn ein hohes Maß an 
geistiger Selbstbestimmung ist das Fundament 
für ein selbstbestimmtes Leben. Der Aufbruch 
aus der Unmündigkeit bezieht sich nunmehr 
auf mentale Prozesse, deren Eigendynamik 
man bei unzureichender Bewusstheit leicht 
ausgeliefert sein kann. 

„Den gegenwärtigen Mangel an echter Bewusst-
seinskultur kann man als gesellschaftlichen Aus-
druck des steckengebliebenen Projekts der Auf-
klärung deuten: Was uns fehlt ist (…) eine neue 
Variante praktisch-kritischer Rationalität bei 
der Benutzung unseres eigenen Gehirns.“ (Met-
zinger, 2003, S. 18; vgl. dazu auch Wentorp, 
2020)

Nährboden für Neuropsychedelik

Metzingers Konzept von Bewusstseinskultur 
erwächst aus dem gleichen Nährboden, der 
gegen Ende des 20. Jahrhunderts eine Renais-
sance der psychedelischen Forschung in Gang 
gebracht hat. Nachdem die einst florierende 



M. Tauss10

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Halluzinogen-Forschung seit den gesellschaft-
lichen Unruhen der späten 1960er Jahre fast 
zum Erliegen gekommen war, nutzte eine neue 
Generation von Wissenschaftlern rund um die 
Jahrtausendwende das zunehmende Interes-
se an den Neurowissenschaften, um psyche-
delische Wirkstoffe erneut auf die Agenda zu 
bringen – im Labor ebenso wie in klinischen 
Forschungsprogrammen. Und damit tauchten 
auch Motive und Themen wieder auf, die seit 
jeher mit den Psychedelika verbunden waren, 
aber unter den Bedingungen eines spätmoder-
nen Materialismus besonders schwer zu ver-
handeln sind: Ehrfurcht, Ergriffenheit, Mystik 
(Langlitz, 2012; Pollan, 2018). 

Bemerkenswert ist jedenfalls, dass das aka-
demische Interesse an Psychedelika nicht nur 
auf therapeutische Anwendungen beschränkt 
blieb. Allen Hindernissen zum Trotz wendete 
es sich auch dem spirituellen Potenzial die-
ser Substanzen wieder zu, das der Mediziner 
und Theologe Walter Pahnke 1962 mit seinem 
„Karfreitagsexperiment“ an der Harvard-Uni-
versität erstmals systematisch dokumentiert 
hatte. Damals waren es Theologiestudenten, 
die während eines christlichen Gottesdiensts 
Psilocybin verabreicht bekamen und unter dem 
Einfluss der Droge signifikant häufiger über 
mystische und spirituelle Erfahrungen berich-
teten als die Probanden in der Vergleichsgrup-
pe (Pahnke, 1963). 

Roland Griffiths und Mitarbeiter von der 
Johns Hopkins School of Medicine in Baltimore 
griffen diese Fragestellung 2006 in einer klei-
nen, aber viel beachteten Studie mit moderner 
Methodik wieder auf. Ihre Ergebnisse konnten 
die Aussage von Pahnkes Experiment bekräf-
tigen: Relativ zu einer aktiven Vergleichssubs-
tanz (Methylphenidat) begünstigte Psilocybin 
das Auftreten spiritueller Erfahrungen. Mehr 
als zwei Drittel der Studienteilnehmer stuften 
ihre Erfahrung unter dem psychedelischen 
Wirkstoff entweder als die bedeutungsvollste 
Erfahrung oder als eine der fünf bedeutungs-
vollsten Erfahrungen ihres Lebens ein. Dieser 
Effekt war auch bei einer Nachuntersuchung 
nach 14 Monaten messbar und mit positiven 
Verhaltensänderungen sowie einer Steigerung 
des Wohlbefindens und der Lebenszufrieden-
heit assoziiert (Griffiths et al., 2006, 2008).

In seinen Ausführungen zur Bewusstseins-
kultur bezieht sich Metzinger explizit auch auf 
Psychedelika und spricht sich mit Verweis auf 
solche Studien dafür aus, ihr Nutzen-Risiko-
Profil neu zu evaluieren. Um den „verborgenen 
Nutzen“ bei minimiertem Risiko zu aktualisie-
ren, plädiert er für die kontrollierte Abgabe von 
klassischen Psychedelika (aus heutiger Sicht 
vor allem Psilocybin). So präsentierte Metzin-

ger anlässlich des 100. Geburtstags des LSD-
Entdeckers Albert Hofmann 2006 ein Führer-
schein-Modell für den Psychedelika-Gebrauch, 
der an bestimmte Voraussetzungen gebunden 
sein sollte. Dazu zählen die neuropsychiatri-
sche Abklärung des individuellen Risikos, der 
Abschluss einer privaten Pflegeversicherung, 
ein Theoriekurs sowie mehrere kontrollierte 
Psychedelika-Sitzungen in geschütztem Set-
ting. Wer einen solchen „LSD-Führerschein“ 
besitzt, sollte pro Jahr maximal zwei Einzeldo-
sen für den Eigengebrauch legal erwerben dür-
fen (Metzinger, 2006, S. 36; 2014, S. 333 f.). 

Weisheit und Wissenschaft

Das moderne Konzept von Bewusstseinskul-
tur hat weitreichende und weitverzweigte 
Wurzeln. Beispiele für bewusstseinskulturel-
le Ansätze finden sich seit den Frühzeiten der 
Menschheitsgeschichte – im Schamanismus 
ebenso wie in den Yoga-Traditionen oder in der 
antiken Philosophie. In zahlreichen Weisheits
traditionen gibt es eine Ethik des inneren Han-
delns. Bewusstseinskultur könnte heute ein 
Sammelbecken sein, in dem Weisheitsquellen 
aus allen Zeiten und Weltgegenden auf dem Bo-
den der Wissenschaft zusammenfließen. Wie 
der Dokumentarfilm „Das stille Leuchten“ (2018) 
zeigt, dient das Konzept der Bewusstseinskul-
tur mittlerweile als übergeordneter Bezugs-
punkt für heterogene Initiativen in Europa, in 
denen innere Entwicklung und soziale Selbst-
erfahrung gefördert werden – in Kindergärten, 
Schulen und alternativen Bildungseinrichtun-
gen. Diverse Methoden wie Achtsamkeitsschu-
lung, Resilienz-Training, Empathie-Stärkung, 
Zen-Meditation oder die Gewaltfreie Kommu-
nikation nach Marshall B. Rosenberg kommen 
hier zum Einsatz. Die Übungen dienen unter 
anderem dazu, die Gefühls- und Körperwahr-
nehmung, die Impulskontrolle und emotionale 
Selbstregulation zu verbessern. Die Kultivie-
rung von Bewusstheit im Alltag soll jeweils 
zu innerer Aufrichtigkeit führen, eine ethische 
Grundhaltung stärken und authentische Bezie-
hungen unterstützen. 

Dass der Begriff der „Bewusstseinskultur“ 
in den letzten Jahren zunehmend attraktiv ge-
worden ist, verdankt sich jedoch vor allem jener 
bemerkenswerten Koinzidenz, die im Fokus 
dieses Beitrags steht: dem wachsenden wis-
senschaftlichen Interesse für den gesellschaft-
lichen Nutzen der Psychedelika und der Acht-
samkeitsmeditation. 



Die Vision einer Bewusstseinskultur 11

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Aldous Huxleys Utopie 
einer Bewusstseinskultur

Wer nach modernen Vordenkern für eine wis-
senschaftlich fundierte Bewusstseinskultur 
Ausschau hält, stößt unweigerlich auf Aldous 
Huxley. Der englische Schriftsteller verhandel-
te bereits früh die Eckpfeiler dieses Konzepts 
(ohne freilich auf den konkreten Begriff einer 
„Bewusstseinskultur“ zu rekurrieren) und er-
fasste dabei auch die politische Dimension der 
damit assoziierten Fragen. In seinen utopischen 
Romanen „Schöne neue Welt“ (1932) und „Eiland“ 
(1962) beschrieb er völlig konträre Visionen von 
Bewusstseinskultur: Die erste dreht sich um 
autoritäre Bewusstseinskontrolle durch bioche-
mische Manipulation der Massen; die zweite 
handelt von einer Kultur, wo der heilsamen 
Entfaltung des menschlichen Geistes oberste 
Priorität eingeräumt wird. 

Die positive Utopie in seinem letzten Ro-
man „Eiland“, der ein Jahr vor seinem Tod er-
schien, sah Aldous Huxley als Essenz seines 
Denkens und Wirkens. Hier ist seine intellektu-
elle und persönliche Biographie zu einem geis-
tigen Vermächtnis verarbeitet, das aktuelle wis-
senschaftliche Entwicklungen in erstaunlicher 
Weise antizipiert (Tauss, 2010). Darin beschreibt 
er eine harmonische Gesellschaft, die sich an 
den Werten des Mahayana-Buddhismus orien-
tiert; eine Gesellschaft, in der Wissenschaft und 
Religion versöhnt werden konnten, in der Sinn-
lichkeit als Tor zum Übersinnlichen gilt; eine 
Gesellschaft, die ihre Mitglieder sogar dazu 
anleitet, psychedelische Substanzen einzuneh-
men und tantrisch inspirierten Sex – gewisser-
maßen eine erotische Bewusstseinskultur – zu 
praktizieren. 

„Eiland“ ist einer von Huxleys typischen 
Ideenromanen, in denen Reflexionen über Poli- 
tik, Wirtschaft, Religion und Wissenschaft in 
eine literarische Form gegossen sind. Er erzählt 
die Geschichte eines schiffbrüchigen Repor-
ters, der durch Zufall auf der tropischen Insel 
Pala – eine Anspielung auf Pali, die Sprache der 
buddhistischen Schriften – landet. Dort wird 
er in zahlreichen Dialogen mit deren Einwoh-
nern mit den Traditionen einer fremden Kultur 
vertraut gemacht. Im Laufe der Erzählung wird 
der kritische Journalist zunehmend zu den 
Werten und geistigen Grundlagen dieser Kul-
tur bekehrt. Doch deren Lage ist prekär: Die Ex-
pansion einer Militärdiktatur, verbunden mit 
den Machenschaften der Ölindustrie, besiegelt 
schon bald ihren Untergang. 

Der Roman lebt von der narrativen Span-
nung zwischen konträren gesellschaftlichen 
Strukturen und mentalen Ausrichtungen: zwi-
schen durchtriebenem Raubtierkapitalismus 

und einer – wie man aus heutiger Sicht sagen 
könnte – spirituell orientierten Gemeinwohl-
ökonomie, zwischen der Verrohung und der 
Veredelung des menschlichen Geistes. Durch 
die Brille von Erich Fromms Kulturkritik 
(1976/2011) geraten hier Gruppen mit divergen-
ten Prinzipien konflikthaft aneinander: die Ver-
treter der „Dimension des Habens“ und jene 
der „Dimension des Seins“. Letztere sehen in 
der Kultivierung des Bewusstseins das höchs-
te Ziel. Tatsächlich zeigt eine Textanalyse, dass 
wesentliche Aspekte von Metzingers Konzept 
der Bewusstseinskultur in Huxleys letztem Ro-
man bereits vorweggenommen sind: die direk-
te oder indirekte Modulation von Hirnfunktio-
nen, ein neuartiger Umgang mit psychoaktiven 
Substanzen, die Schulung in Achtsamkeitsme-
ditation sowie die Frage nach wünschenswer-
ten terminalen Bewusstseinszuständen.

Modulation von Hirnfunktionen 

Der Einsatz neurobiologisch wirksamer Inter-
ventionen folgt in „Eiland“ dem Prinzip einer 
Bewusstseinsethik. Im Wesentlichen gibt es 
zwei Bereiche, um dabei kulturell wünschens-
werte Effekte hervorzubringen: Einerseits sol-
len Kriminalität und gesellschaftsschädigendes 
Verhalten durch frühzeitiges „Moral Enhan-
cement“ verhindert werden. Entsprechende 
Risikopersonen werden bereits im Kindesalter 
durch flächendeckendes Screening identifi-
ziert; bei Erhärtung des Verdachts erhalten sie 
präventiv eine psychopharmakologische Be-
handlung. Auf diese Weise soll „ein Haufen po-
tenzieller Versager und Verbrecher, Tyrannen 
und Sadisten, Misanthropen und Revoluzzer 
um der Revolution willen“ in eine Gruppe nütz-
licher Bürger verwandelt werden, die „ohne 
Strafen und Schwert“ regiert werden können. 
Huxley setzte schon damals überbordende 
und selbst aus heutiger Sicht naive Hoffnung 
in die Entwicklung der Psychopharmakologie: 
Denn in der von ihm gezeichneten Gesellschaft 
hat sich die Erkenntnis durchgesetzt, dass die 
bisher üblichen Ansätze in Strafrecht und So-
zialarbeit letztlich „kein Ersatz für Biochemie“ 
seien (Huxley, 1962/2003, S. 182 ff.). Der Einsatz 
von Psychopharmaka zum Zwecke eines „vor-
getäuschten Glücklichseins“ – worin man die 
spätere Idee einer „kosmetischen Psychophar-
makologie“ erkennen könnte – wird hingegen 
abgelehnt (a.a.O., S. 254). 

Andererseits geht es in „Eiland“ um Anlei-
tungen zum spirituellen Wachstum, basierend 
auf den Erkenntnissen der Gehirnforschung. 
Dafür ist ein eigener Forschungsbereich zu-
ständig, die „Neurotheologie“ – ein Begriff, der 



M. Tauss12

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

erstmals in Huxleys Roman auftaucht und Jahr-
zehnte später tatsächlich prägend für eine neue 
wissenschaftliche Disziplin werden sollte. Die 
neurotheologische Forschung in „Eiland“ ist an 
der Schnittstelle religiöser und biologischer Ka-
tegorien angesiedelt. Sie widmet sich den neu-
ronalen Korrelaten spiritueller Erfahrungen, 
von prämystischen Visionen, Telepathie und 
anderen parapsychologischen Phänomenen bis 
hin zur „vollentfalteten mystischen Erfahrung“ 
(a.a.O., S. 166). 

Im Gegensatz zu Metzinger (2003, S. 17), der 
davon ausgeht, dass das Bewusstsein im Zuge 
des wissenschaftlichen Fortschritts bald nicht 
mehr „als Projektionsfläche für metaphysische 
Hoffnungen und Sehnsüchte“ taugen kann, ma-
nifestiert sich in Huxleys Spätwerk das Weltbild 
der „Philosophia perrenis“, der „ewigen Philo-
sophie“ der Mystik (Bradshaw, 1962/2005, S. X): 
Bei ihm wird das Verhältnis von Gehirn, Geist 
und überweltlicher Transzendenz über die Fil-
terhypothese gedacht, die der englische Schrift-
steller bereits 1954 in seinem einflussreichen 
Drogenessay „Die Pforten der Wahrnehmung“ 
vorgestellt hat. Demnach wird das Bewusstsein 
vom Gehirn nicht produziert, sondern übermit-
telt. Im Alltag arbeitet das Gehirn eliminierend 
und stellt somit einen Filter dar, durch den das 
„potenziell größtmögliche Bewusstsein“ auf 
ein limitiertes, für das Überleben notwendiges 
Bewusstsein heruntergebrochen wird. Durch 
Drogengebrauch oder Körper-Geist-Prakti-
ken wie Yoga, Meditation, Fasten, etc. können 
die Pforten der Wahrnehmung jedoch geöff-
net werden, so dass „eine größere Menge von 
GEIST in den eigenen Geist einzudringen ver-
mag“ und sich vorübergehend ein „erweitertes 
Bewusstsein“ manifestiert (Huxley, 1962/2003, 
S. 166). Praktiken dieser Art sind signifikant für 
die gelebte Bewusstseinskultur im utopischen 
Inselstaat.

Umgang mit psychoaktiven  
Substanzen

In „Eiland“ gilt die psychedelische Erfahrung 
als kulturell so wertvoll, dass Jugendliche an 
der Schwelle zum Erwachsenenalter zum ri-
tuellen Drogenkonsum angeleitet werden. Der 
moderne Initiationsritus vollzieht sich in einem 
sakralen Setting, in dem ein Pilz-Wirkstoff als 
„Moksha-Medizin“ (Sanskrit „moksha“: Befrei-
ung, Erlösung) verabreicht wird. Mit einer Gip-
felerfahrung werden die Jugendlichen an eine 
neue Dimension der Wirklichkeit herangeführt, 
in der die „tiefsten Wahrheiten der Religion“ 
zugänglich sein sollen (a.a.O., S. 193). 

Dass halluzinogene Substanzen eine ver-
borgene geistige Wirklichkeit zum Vorschein 
bringen können und dabei seelische und spiri-
tuelle Wahrheiten offenbaren, ist ein zentrales 
Motiv des psychedelischen Diskurses. Das im-
pliziert schon der Begriff „psychedelisch“, der 
1957 im Briefwechsel zwischen Aldous Huxley 
und dem Psychiater Humphry Osmond geprägt 
worden ist (griech. „delosis“: Offenbarung). 
Dennoch können nicht alle Inseleinwohner an 
dieser exotischen Reifeprüfung teilnehmen. 
Ähnlich wie bei Metzingers Idee eines „LSD-
Führerscheins“ gibt es vor dem Halluzinogen-
Gebrauch ein medizinisches Screening, um jene 
Personen zu exkludieren, die dafür nicht geeig-
net erscheinen. Insofern beschreibt der Roman 
von 1962 ein Szenario, wie es heute etwa bei der 
„European Foundation for Psychedelic Science“ 
(MIND) auf der Agenda steht – nämlich legale 
und sichere Kontexte für die psychedelische Er-
fahrung verfügbar zu machen. Hedonistischer 
Drogenkonsum hingegen wird in Huxleys Ge-
sellschaftsmodell abgelehnt; dementsprechend 
gibt es nur eine geringe Prävalenz an Suchter-
krankungen (a.a.O., S. 127). 

Schulung in Meditation

Nicht nur der Psychedelika-Gebrauch, auch 
Meditation zählt in „Eiland“ zu den Praktiken 
der Bewusstseinskultur. Die beiden Mittel ver-
halten sich zueinander wie ein „gelegentliches 
Festmahl“ zu den „täglichen Mahlzeiten“. In 
dem buddhistisch geprägten Inselstaat dient 
die Achtsamkeitsmeditation der kontinuier-
lichen Geistesschulung, um destruktive Ge-
wohnheiten zu durchbrechen und „klüger zu 
werden auf der Ebene konkreter Erfahrungen 
und persönlicher Beziehungen“ (a.a.O., S. 222). 
Das utopische Bildungssystem zielt dabei nicht 
nur darauf ab, die kognitiven und intellektuel-
len Fähigkeiten zu fördern, sondern den gan-
zen „Geist-Körper-Komplex“ in allen seinen 
Aspekten. Auf einer existenziellen Ebene ist 
Meditation die Antwort auf das harte Faktum 
der Vergänglichkeit: Das Leben ist endlich, je-
der Augenblick ist kostbar. Achtsamkeit ist hier 
das angemessene Mittel, um dieser Tatsache ge-
recht zu werden.

Achtsamkeit bzw. Mindfulness ist in der 
buddhistischen Lehre die Übersetzung des Pa-
li-Begriffs „Sati“, der eigentlich „Erinnerung“ 
bedeutet. Denn es geht darum, sich immer wie-
der daran zu erinnern, achtsam zu sein, das 
heißt der gegenwärtigen Erfahrung mit voller 
Bewusstheit zu begegnen. In „Eiland“ sind es 
die papageienartigen Myna-Vögel, die die Men-
schen dabei mit ihrem schnoddrigen Singsang 



Die Vision einer Bewusstseinskultur 13

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

unterstützen. „Gib acht!“, krächzen sie im-
mer wieder von den Bäumen herab, oder auch 
„Hier und Jetzt!“. Diese bestimmte Form der 
Aufmerksamkeit – Mindfulness – ist ganz of-
fensichtlich jene Geistesqualität, die Huxley als 
fundamental und unabdingbar für seinen uto-
pischen Inselstaat ansah. Durch das Bemühen 
um rechte Achtsamkeit, um „völliges und im-
merwährendes Gewahrsein“, sollen in „Eiland“ 
schließlich alle Lebensbereiche zur Yoga-Praxis 
werden: die berufliche Tätigkeit zum Yoga der 
Arbeit, die Muße zum Yoga der Freizeit, die Se-
xualität zum Yoga der Liebe, das Felsklettern 
zum Yoga der Gefahr, etc. (a.a.O., S. 180). Auch 
die terminale Lebensphase ist nicht ausgenom-
men: Denn Lebenskunst umfasst hier auch die 
„Ars moriendi“, das Yoga des Sterbens. 

Terminale Bewusstseinszustände 

In der utopischen Inselwelt gilt Thanatologie 
als relevante Wissenschaft: Es ist die Lehre vom 
Tod, die „Wissenschaft des Endgültigen, (…) in 
der wir früher oder später alle geprüft werden“ 
(a.a.O., S. 171). In einer Szene des Romans wird 
exemplarisch beschrieben, was die Sterbebe-
gleitung in Pala vermitteln will: das Bemühen 
um anhaltendes Gewahrsein, die Desidenti-
fikation mit den körperlichen und geistigen 
Prozessen sowie die Ausrichtung auf das Un-
bedingte – eine transzendente, ultimative Reali-
tät, die hier als „Buddha-Natur“ oder als „HEL-
LES LICHT“ bezeichnet wird. Schließlich soll 
sich eine Bewusstseinsverfassung einstellen, in 
der das finale Loslassen leicht gelingt (a.a.O., S. 
305 ff.). Huxley selbst setzte seit seinem ersten, 
einschneidenden Meskalin-Experiment großes 
Vertrauen in die spirituelle Kraft der Psychede-
lika – bis zuletzt, als er unheilbar an Krebs er-
krankt war: An seinem Todestag bat er um „100 
Mikrogramm LSD, intramuskulär.“ Seine Frau 
Laura erfüllte ihm diese Bitte. Daraufhin kam 
Ruhe über ihn, er hatte den Tod akzeptiert. Er 
verstarb friedlich und bei vollem Bewusstsein 
(Huxley, 1980/1987a, S. 276 ff.; Schuhmacher, 
1987, S. 125). 

 
Die Nachricht von Huxleys Tod im November 
1963 blieb fast unbemerkt, da US-Präsident John 
F. Kennedy kurz zuvor einem Attentat zum Op-
fer gefallen war. Doch Huxleys literarisches 
Testament in „Eiland“ wartete darauf, von einer 
neuen Generation geöffnet zu werden. Ein uto-
pisches Momentum lag in der Luft. Es dauerte 
nur noch wenige Jahre, bis Huxleys Vision von 
Bewusstseinskultur einen historisch einzigarti-
gen Nährboden vorfinden sollte. 

Die psychedelische Ära

Für manche Historiker gilt „1968“ als Chiffre 
für die erste globale Revolte, hervorgegangen 
aus sozialen, politischen, kulturellen und reli-
giösen Transformationsprozessen. Die von ihr 
angestoßenen Entwicklungen werden heute, 
nach mehr als 50 Jahren, kritisch diskutiert. In 
dieser Revolte verbirgt sich jedoch auch eine 
verquere spirituelle Bewegung, deren kultu-
relles Erbe sich vielleicht erst in Zukunft voll 
entfalten wird – falls die Vision einer Bewusst-
seinskultur noch stärker auf die Agenda kom-
men sollte. Denn der spirituelle Impuls dieser 
Bewegung hat nicht nur die Suche nach Gipfel
erfahrungen beflügelt, sondern auch die lang-
wierige Schulung von „Herz und Geist“, wie 
es in kontemplativen Traditionen heißt. Und 
dieser Impuls hat generell den Blick für Neuro-
diversität und den phänomenologischen Reich-
tum des Bewusstseins geschärft.

Anfang der 1960er Jahre, als Huxley seinen 
Roman „Eiland“ veröffentlichte, gab es bereits 
eine umfassende Forschung zur Therapie mit 
psychedelischen Wirkstoffen. Doch die Psy-
chedelika stießen damals nicht nur in der aka-
demischen Welt auf wachsendes Interesse. Sie 
sickerten auch in die multimedialen Kanäle 
der Popkultur. An den Pforten der Wahrneh-
mung herumzuschrauben, gehörte (wieder 
einmal) zum künstlerischen Programm. Neu-
artige Musik-Drogen-Schnittstellen wurden 
gefunden; die Psychedelika wurden zu einer 
kulturell prägenden Substanzklasse. Binnen 
weniger Jahre weitete sich ihr unkontrollierter 
Gebrauch aus. Das ging so magisch schnell, 
wie sich die Beatles von adrett gekleideten Pilz-
köpfen zu zerzausten Psychonauten in bunten 
Fantasieuniformen verwandelt hatten. Eine 
ganze Generation schien plötzlich berauscht zu 
sein von den verborgenen Möglichkeiten des 
menschlichen Geistes. 

Die ästhetischen, politischen und spiritu-
ellen Bedeutungen, mit der die Psychedelika 
zeitgleich aufgeladen wurden, ergaben ein ex-
plosives Gemisch. 1966 begründete Timothy 
Leary, der als Drogenforscher von der Harvard 
University in den Untergrund gewechselt war, 
die „League of Spiritual Discovery“, die den 
sakramentalen LSD-Gebrauch propagierte. 
Als Vorbild diente etwa die „Native American 
Church“, wo der traditionelle Peyote-Kult mit 
dem Recht auf freie Religionsausübung gestat-
tet war. Doch Provokateure wie Leary, der von 
US-Präsident Richard Nixon bald als „gefähr-
lichster Mann Amerikas“ bezeichnet wurde, 
schadeten dabei ihrem eigenen Anliegen. Noch 
dazu nachhaltig: Viele Staaten reagierten mit 
Drogenverboten, die auch auf die Psychedelika-



M. Tauss14

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Forschung zurückfielen. Während die psyche-
delische Subkultur im „Summer of Love“ 1967 
voll erblühte, wurde für die psychedelische 
Forschung bereits der Shutdown eingeläutet. Er 
brachte die wissenschaftliche Auseinanderset-
zung mit diesen Wirkstoffen über Jahrzehnte 
fast völlig zum Stillstand (Sessa, 2018, 88 ff.). Be-
wusstseinskultur im Huxley’schen Sinn wurde 
zum Minenfeld.

Rückblickend erschien die psychedelische 
Ära wie ein flüchtiger Traum. Um ihren Nie-
dergang zu erklären, werden historische Ereig-
nisse, politische und psychosoziale Faktoren 
ins Treffen geführt, die interkausal verwoben 
sind (vgl. dazu etwa Osto, 2016, S. 41 ff.). Man 
könnte aber auch die hier angebotene Lesart 
weiter verfolgen und einen subtilen, inneren 
Zerfall beschreiben, der dazu führte, dass aus 
dem ursprünglichen spirituellen Impuls ein 
„spiritueller Materialismus“ wurde: Das ist ver-
mutlich ein Schlüsselbegriff, um das Scheitern 
der psychedelischen Bewegung zu verstehen. 
Der tibetisch-buddhistische Gelehrte Chögyam 
Trungpa prägte diesen Terminus, um darauf 
hinzuweisen, dass selbst spirituelle Praktiken 
von egoistischen Motiven und „ehrgeizigem 
ichbezogenen Streben“ durchdrungen sein 
können: 

„Das Ego ist dazu in der Lage, alles, selbst die 
Spiritualität, zu seinem eigenen Nutzen um-
zuwerten. Drogen, Yoga, Gebet, Meditation, 
Trancezustände, verschiedene Formen der Psy-
chotherapie – sie alle können zu diesem Zweck 
eingesetzt werden.“ (Trungpa, 1973/2019, S. 
13) 

Zu dieser subtilsten Form des Materialismus 
zählt, zumindest aus buddhistischer Sicht, 
auch der Irrglaube, das Ziel des spirituellen 
Weges letztlich in einem bestimmten Bewusst-
seinszustand – oder in einer Klasse von Be-
wusstseinszuständen – finden zu können. Der 
Vorstellung, es gebe ein Wundermittel bzw. 
einen „magischen Trank“, der den „richtigen 
Geisteszustand“ hervorrufen kann, wird eine 
Absage erteilt (a.a.O., S. 87 f.). Denn, so ließe sich 
folgern: Es geht nicht nur darum, interessante 
und herausragende Bewusstseinszustände zu 
erlangen, sondern auch darum, einen kultivier-
ten, also kulturell reflektierten Umgang damit 
zu finden. Der Verdacht liegt nahe, dass in der 
psychedelischen Ära der erste Aspekt im Vor-
dergrund gestanden ist: Schließlich gab es in 
den modernen westlichen Gesellschaften keine 
tragfähige spirituelle oder geistige Tradition, 
an die der Psychedelika-Gebrauch anschließen 
hätte können. Somit erfolgte er auf dem Boden 
einer Konsumkultur, deren innere Logik dar-

auf ausgerichtet ist, alles überall und jederzeit 
verfügbar zu machen.

Manche kulturelle Produkte verströmten 
bereits am Höhepunkt der psychedelischen 
Bewegung eine düstere Ahnung von deren Un-
tergang (Reynolds & Press, 1994/1996, S. 55 ff.). 
Eines davon ist der Kultfilm „Easy Rider“ von 
1969, gedreht vom US-amerikanischen Regis-
seur Dennis Hopper. Billy (Dennis Hopper) und  
Wyatt (Peter Fonda) leben darin ihre Version 
des amerikanischen Traums: Auf dem Rücken 
ihrer Harley Davidson dringen sie in die Wei-
ten des Wilden Westens vor. Das Motiv der 
Reise taucht hier in der charakteristischen Dop-
pelgestalt des psychedelischen Diskurses auf: 
als Trip durch unberührte Landschaften sowie 
durch neu entdeckte Bewusstseinsräume, als 
äußere ebenso wie als innere Grenzüberschrei-
tung (Tauss, 2005, S. 209 f.). Am Höhepunkt der 
Handlung steht bezeichnenderweise ein LSD-
Rausch als ultimative Innenschau. Danach 
kommt das tragische Ende: die beiden Protago-
nisten werden „on the road“ von reaktionären 
Patrioten erschossen. Ihr Schicksal ist exemp-
larisch für die bewusstseinskulturelle Revolte, 
die sie repräsentieren – und es wird von ihnen 
selbst in einer Schlüsselszene antizipiert: „Wir 
haben es geschafft“, schwärmt Billy am nächtli-
chen Lagerfeuer. Doch sein Kumpel bleibt selt-
sam ungerührt und antwortet bloß orakelhaft: 
„Wir haben es vermasselt.“ 

Von dieser Szene führt ein Zeitsprung direkt 
zur Tagung der „Multidisciplinary Association 
for Psychedelic Studies“ (MAPS) im Jahr 2017. 
Dort legte Tom Insel, Ex-Direktor des US-Natio-
nal Institute of Mental Health, den anwesenden 
Therapeuten und Therapeutinnen folgenden 
Rat ans Herz: „Vermasseln Sie es nicht!“ Denn 
seit der historischen Erfahrung der 1960er Jahre 
ist klar: Nichts ist so leicht zu vergiften wie der 
Brunnen der heiklen Psychedelika-Forschung 
(zit. nach Pollan, 2018, S. 438). 

Die Morgenlandfahrt: Bewusstseins-
kulturelle Globalisierung

Auf seinem ersten LSD-Trip im Jahr 1965 hatte 
Georges Harrison, mit den Beatles bereits welt-
berühmt geworden, eine merkwürdige Einge-
bung. „Die ganze Zeit war da dieser Gedanke, 
der mich auch danach noch weiter beschäftig-
te“, erzählt er in Martin Scorseses Dokumen-
tarfilm „George Harrison: Living in the Material 
World“ (2011). 

„Das waren die Yogis im Himalaya. Ich hatte 
bisher noch nie an sie gedacht (…), aber plötzlich 
waren sie da, im Hintergrund meines Bewusst-



Die Vision einer Bewusstseinskultur 15

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

seins. Es war, als ob jemand zu mir flüsterte: ‚Du 
weißt schon, die Yogis im Himalaya’.“ 

Der britische Popstar hatte damals bereits Ravi 
Shankar kennengelernt, der ihm die spirituell 
aufgeladene Welt der klassischen indischen 
Musik näher brachte. Und Harrison wurde in 
weiterer Folge zu einem wichtigen Multiplika-
tor, der das Interesse an Yoga und Meditation 
im Westen verbreitete. 1968 reisten die Beatles 
nach Rishikesh, einer alten Pilgerstadt am Fuße 
des Himalaya, um dort bei Maharishi Mahesh 
Yogi die Transzendentale Meditation (TM) zu 
erlernen. Ihr Trip markierte die Ankunft der 
indischen Spiritualität im Herzen der Pop- 
kultur. 

Diese Anekdote ist exemplarisch im Hin-
blick auf eine größere, historische Entwicklung: 
Die pharmakologische Bewusstseinsverände-
rung durch Psychedelika weckte damals das 
Interesse am meditativen Modell der „Bewusst-
seinserweiterung“. So wie Harrison folgten 
bald viele „Westler“ dem Weg von der psyche-
delischen Erfahrung zur asketischen Praxis (im 
Wortsinn von „Sich-Üben“). Für jene, die sich 
in den 1960er- und 1970er Jahren längerfristig 
einem spirituellen Weg verschrieben, waren 
Psychedelika oft der Ausgangspunkt. So ergab 
eine Umfrage von Tricycle, der größten buddhis-
tischen Zeitschrift im angloamerikanischen 
Raum, dass 83 Prozent von 1454 Befragten (die 
zu 89 Prozent einer buddhistischen Praxis folg-
ten) Kontakt mit Psychedelika gehabt hatten. 
Mehr als 40 Prozent der Befragten gaben an, 
dass ihr Interesse am Buddhismus durch psy-
chedelische Erfahrungen angeregt worden war 
(Badiner, 1996, S. 44). 

Auch die meisten westlichen Meditations-
lehrer dieser Generation verwendeten zu Be-
ginn ihrer Praxis Psychedelika, erinnert sich 
etwa Jack Kornfield, heute selbst buddhisti-
scher Lehrer und klinischer Psychologe, der 
kritisch-differenziert auf diese Entwicklung 
zurückblickt: 

„Manche von ihnen hatten transformative Er-
fahrungen. Viele andere wurden inspiriert, ei-
nige aber trugen Schäden davon.“ (Kornfield, 
2011, S. 237)

Seiner Einschätzung nach waren die bewusst-
seinserhellenden Effekte der Psychedelika nicht 
wirklich nachhaltig, was damals bei vielen spi-
rituell Interessierten dazu führte, nach diver-
sen Yoga- und Meditationsformen, also aske-
tischen Praktiken der Bewusstseinsvertiefung, 
Ausschau zu halten. Denn bezogen auf den 
Maßstab eines langfristigen spirituellen Wegs 
erschien das Potenzial der Psychedelika, ohne 

mentales Training sowie ohne ethische Fundie-
rung, limitiert und allenfalls bruchstückhaft. 
Und obwohl diese Wirkstoffe biographisch mit-
unter bedeutsame Erfahrungen ermöglichten, 
erwiesen sie sich letztlich als unberechenbar 
(a.a.O., S. 236 ff.). 

Der spirituelle Impuls um 1968 eröffnete 
somit ein weiteres Kapitel von Bewusstseins-
kultur. Philosophen und Schriftsteller, die sich 
mit östlichen Philosophien beschäftigten, wur-
den damals breit rezipiert. Dazu zählte – neben 
Huxley und anderen – auch Hermann Hesse. In 
seiner Erzählung „Die Morgenlandfahrt“ (1932) 
beschrieb er eine Gemeinschaft von Dichtern 
und Denkern, die über die Zeiten hinweg 
auf geistigen Wegen verbunden ist. Ende der 
1960er Jahre schien es, als ob diese Idee auf dem  
„Hippy-Trail“ konkrete Gestalt angenommen 
hätte: Westliche Morgenlandfahrer machten 
sich auf dem Landweg nach Indien, Nepal 
und Südostasien – nicht um wertvolle Roh-
stoffe oder exotische Luxusgüter zu erwerben, 
sondern um sich nach immateriellen Schätzen 
umzusehen. Die hinduistische Götterwelt mu-
tete dabei psychedelisch an und floss in die 
Produkte der Popkultur ein. Besonders Shiva 
übte Faszination auf die westliche Imagination 
aus: Der vielgestaltige Gott ist ein mythischer 
Schirmherr über veränderte Bewusstseinszu-
stände, denn er repräsentiert die wohl ältesten 
Bewusstseinstechniken der Menschheit: das 
schamanische Modell (Rauschdrogen) und das 
asketische Modell (Yoga). In den bekanntesten 
Darstellungen sitzt er versunken in tiefer Me-
ditation oder tanzt als Shiva Nataraja ekstatisch 
in einem kosmischen Flammenkreis. Mit einem 
Bein zertritt er dabei den Dämon Apasmara, 
ein Sinnbild egozentrischer Verblendung – und 
verdeutlicht damit ein hehres Ziel aller seriösen 
spirituellen Traditionen. 

Manche Morgenlandfahrer stießen auf die 
jahrtausendealte Weisheitslehre von Siddhar-
tha Gautama (Buddha-Dharma), dessen spiritu-
elle Suche Hermann Hesse in seiner Erzählung 
„Siddhartha“ (1922) poetisch verarbeitet hat. Ei-
nige von ihnen suchten buddhistische Klöster 
auf, wo sie von asiatischen Lehrern unterrichtet 
wurden. Und ein paar von ihnen wurden später 
selbst buddhistische Gelehrte, die sich an der 
Gründung von westlichen Meditationszentren 
beteiligten. 

Seit dem 19. Jahrhundert wurde der Bud-
dhismus im Westen als aufgeklärte, wissen-
schaftsfreundliche Religion wahrgenommen. 
Doch die Auseinandersetzung damit blieb 
meist rein theoretisch: Das Hauptaugenmerk 
richtete sich lange nur auf die buddhistischen 
Texte im Pali-Kanon. Dass der Buddhismus im 
Westen heute vor allem als Meditationspraxis 



M. Tauss16

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

attraktiv erscheint, ist auf den intensivierten 
religiösen und kulturellen Austausch mit asi-
atischen Ländern zurückzuführen, der in den 
1960er Jahren enorme Schubkraft erhielt – nicht 
zuletzt durch das Aufkommen billiger Lang-
streckenflüge. Das führte dazu, dass sich all-
mählich eine westliche buddhistische Kultur 
entwickelte. Sie war geprägt vom Buddhismus 
der asiatischen Mönchselite, in dessen Mittel-
punkt ein konkretes Programm zur Bewusst-
seinsschulung steht (Baatz, 2002, S. 8). 

Gibt es Menschen, die über Jahrhunderte in die 
Zukunft schauen können? Zumindest gibt es 
Aussagen historischer Personen, die eben dies 
nahelegen. Bereits im 8. Jahrhundert schien der 
indische Gelehrte Padmasambhava, der den 
Buddhismus in Tibet mitbegründet hat, die Vor-
ahnung einer fernen Zukunft zu artikulieren. 
Zumindest könnte man das ihm zugeschriebe-
ne Zitat auf die Ereignisse im 20. Jahrhundert 
beziehen: „Wenn der eiserne Vogel fliegt, zieht 
der Dharma [die buddhistische Lehre] in den 
Westen“ (zit. nach Allmen, 2007, S. 64). 

Medizin und Meditation:  
Die Entdeckung der Achtsamkeit 

Der folgenreichste „Outcome“ dieser Entwick-
lung ist die Begegnung des Buddhismus (und 
anderer kontemplativer Traditionen) mit der 
Wissenschaft sowie die daraus resultierende 
Erforschung meditativer Praxis für medizini-
sche und psychotherapeutische Anwendun-
gen. Dass Meditation heute als „Wissenschaft 
des Geistes“ wahrgenommen wird und selbst 
zum Gegenstand klinischer, psychotherapie- 
und neurowissenschaftlicher Studien wurde, 
ist letztlich darauf zurückzuführen. Bereits in 
den 1970er Jahren wurde regelmäßige Medi-
tationspraxis salutogenetisch, als Schutz- und 
Resilienzfaktor, verstanden. So versuchte der 
US-amerikanische Psychiater und Psychoana-
lytiker Edward Podvoll, der selbst in der tibeti-
schen Tradition praktizierte, die buddhistische 
Geistesschulung in seinem Windhorse-Projekt 
für die Behandlung von Menschen mit Psycho-
sen nutzbar zu machen (Podvoll, 1990/2017). 
Unterstützt durch die globale Prominenz des 
14. Dalai Lama erfährt der junge Forschungsbe-
reich von „Contemplative Science“ seit 1990 im 
Rahmen des Mind & Life-Instituts verstärkte 
Beachtung. Das Institut versteht sich als Platt-
form, wo wissenschaftliche und buddhistische 
Perspektiven zusammengebracht werden, und 
folgt dabei jener interdisziplinären Agenda, die 
in Huxleys positiver Utopie so hochgehalten 
wird: der Erforschung des „Wegs, der von in-

nen heraus zum Glücklichsein führt“ (Huxley, 
1962/2003, S. 254). 

Das erfolgreichste Modell, das aus diesem 
kulturellen Austausch hervorgegangen ist, ist 
wiederum die säkulare Achtsamkeitsmeditati-
on – eine universell zugängliche, wissenschaft-
lich fundierte Form der Bewusstseinsschulung. 
Jon Kabat-Zinn und Mitarbeiter brachten den 
Stein ins Rollen, als sie 1979 an einer US-ame-
rikanischen Klinik ein Programm zur Stress-
reduktion bei chronischen Erkrankungen und 
Schmerzzuständen entwickelten, das u. a. aus 
dem Hatha-Yoga und der buddhistischen Acht-
samkeitsmeditation abgeleitet ist. Damals er-
schien die Idee, Meditationspraktiken mit der 
westlichen Schulmedizin zu verbinden, noch 
als ziemlich abwegig. Doch im Zuge der wei-
teren kulturellen Entwicklung wurde Kabat-
Zinn vom Außenseiter des Medizinbetriebs zur 
Gründerfigur der modernen Achtsamkeitsbe-
wegung – und die „Mindfulness Based Stress 
Reduction“ (MBSR) zum Prototyp der acht-
samkeitsbasierten Therapieverfahren. Korres-
pondierend mit der Entwicklung zahlreicher 
spezifischer Behandlungsprogramme ist seit 
der Jahrtausendwende ein steiler Anstieg der 
Studien zum Thema Achtsamkeit zu beobach-
ten (Williams & Kabat-Zinn, 2013, S. 10). 

„Achtsamkeit“ ist eine besondere Form der 
Aufmerksamkeitszuwendung, ein Prinzip des 
Präsent-Seins, der Geistesgegenwart. Heute 
handelt es sich um einen recht unspezifischen 
Sammelbegriff mit vielfältigen Bezügen und 
Bedeutungen (Schmidt, 2015, S. 33). Kabat-Zinn 
(2005/2006, S. 107) definiert Achtsamkeit als 
„das Bewusstsein, das entsteht, indem man 
der sich entfaltenden Erfahrung von einem 
Moment zum anderen bewusst seine Aufmerk-
samkeit widmet, und zwar im gegenwärti-
gen Augenblick und ohne dabei ein Urteil zu 
fällen“. Sowohl angenehme als auch unange-
nehme Empfindungen sollen auf diese Weise 
betrachtet werden. Durch diese willentliche 
Lenkung der Aufmerksamkeit ist es möglich, 
einen unreflektierten „Autopilotenmodus“ 
zu durchbrechen und dadurch unerwünsch-
ten Reaktionsmustern sowie schädlichen Ge-
wohnheiten entgegenzuwirken. Übersetzt auf 
die Ebene von Bewusstseinskultur: Im Hin-
blick auf Achtsamkeit erscheint die Frage, was 
„überhaupt interessante oder wünschenswerte 
Bewusstseinszustände sind“ (Metzinger, 2003, 
S. 10), in neuem Licht. Denn Achtsamkeit verän-
dert die Beziehung zur Erfahrung – zu jeglicher 
Erfahrung – und wirkt dabei als transformative 
geistige Kraft: Mit zunehmender Achtsamkeit 
erscheinen Bewusstseinszustände generell als 
zunehmend interessanter oder wünschenswer-
ter – oder zumindest als weniger unerwünscht. 



Die Vision einer Bewusstseinskultur 17

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Auch jenseits des therapeutischen Felds 
wird heute Mindfulness vermittelt: in der Prä-
vention, Gesundheits- und Entwicklungsförde-
rung, in Schulen und Bildungseinrichtungen, 
Unternehmen und Organisationen, etc. Tat-
sächlich lässt sich Achtsamkeit in allen Lebens-
bereichen verwirklichen. Doch sie ist dabei in 
ganz unterschiedliche Systeme eingebettet: Im 
ökonomischen Kontext steht die Achtsamkeit 
letztlich im Dienst der Produktivitäts- und Ef-
fizienzsteigerung. Und im militärischen Kon-
text soll durch Achtsamkeitstraining nicht nur 
die posttraumatische Belastung der Soldaten 
abgefedert, sondern auch deren psychische Re-
silienz im Kampfeinsatz gestärkt werden. Es 
stellt sich daher die Frage, an welche ethischen 
Grundlagen die Achtsamkeit implizit oder ex-
plizit gekoppelt ist. Das zeigt sich exemplarisch 
im Herkunftskontext von Mindfulness. Denn 
in der buddhistischen Psychologie fungiert 
Achtsamkeit als zentrales bewusstseinskultu-
relles Prinzip innerhalb eines stringenten be-
wusstseinskulturellen Systems. Im Gegensatz 
zur säkularen Achtsamkeitsmeditation bedeu-
tet buddhistische Achtsamkeitsmeditation, den 
gesamten konzeptuellen Rahmen der buddhis-
tischen Lehre zu verinnerlichen – und damit 
auch die ethische Ausrichtung, die darin ver-
mittelt wird.

Buddhistische Psychologie  
als Bewusstseinskultur

Die folgenden Ausführungen orientieren sich am 
frühbuddhistischen Verständnis, wie es in den 
Schriften des Pali-Kanons, der ältesten überlieferten 
Schriftsammlung zur buddhistischen Lehre, grund-
gelegt ist.

Unabhängig von den kulturellen und religiösen 
Vorbedingungen, aus denen die verschiedenen 
buddhistischen Traditionen hervorgegangen 
sind, unabhängig von der kulturellen und re-
ligiösen Gestalt, zu der sie sich entwickelt ha-
ben – in ihrer Essenz enthalten sie alle einen 
praktischen Übungsweg, der auf einer grund-
legenden Struktur basiert: den „vier edlen 
Wahrheiten“ und dem „edlen achtfachen Pfad“. 
Der Überlieferung nach hat sie Siddhartha Gau-
tama (Buddha), der historische Begründer die-
ser Traditionen, in seiner allerersten Lehrrede  
dargelegt.1 

1	 Zur Problematik der Übersetzung von „ariyasacca“ als edle 
„Wahrheiten“ vgl. Tichy, 2018, S. 103 f. – Denn es geht hier 
nicht um Postulate absoluter „Wahrheit“, sondern um eine 
„der Wirklichkeit entsprechende“ Sichtweise, die einer kriti-
schen Überprüfung standhalten soll; also „um eine Beschrei-
bung dessen, was ist, wie man die Welt (einschließlich seiner 
selbst) vorfindet, wenn man gemäß der Achtsamkeitsübun-
gen genau hinsieht“ (Gäng, 2002, S. 76 f.).

Dieser spirituelle Übungsweg ist konzipiert, 
um eine existenzielle Gegebenheit im mensch-
lichen Leben zu überwinden: „Dukkha“, was 
sich u. a. als Leid, Stress oder Ungenügen über-
setzen lässt. Für buddhistisch Praktizierende 
gilt es, „Dukkha“ zunächst anzuerkennen und 
seine Bedingungen zu durchschauen, um es 
schrittweise und zunehmend radikal – an sei-
nen Wurzeln – auszumerzen. Der Übungsweg 
beschreibt acht zusammen wirkende Praxis-
felder, die erforderlich sind, um „Dukkha“ zu 
überwinden und Nirwana (Pali: „Nibbana“) 
zu realisieren – das Heilsziel der Lehre, das im 
Sinne einer existenziellen Befreiung beschrie-
ben wird. Der achtfache Pfad wird dabei in drei 
Übungsbereiche unterteilt: Weisheit (Pfadglied 
1/2), Ethik (Pfadglied 3/4/5) und Meditation 
(Pfadglied 6/7/8). 

Buddhistische Psychologie fokussiert auf 
die Geistesfaktoren, die im Hinblick auf dieses 
Ziel günstig oder ungünstig erscheinen, und 
beschreibt deren Zusammenspiel und Wechsel-
wirkung. Aus Sicht der ihr zugrunde liegenden 
Philosophie läuft diese Psychologie darauf hin-
aus, die bestmögliche Beziehung zur gegenwär-
tigen Erfahrung, zum Bewusstseinsprozess im 
aktuellen Augenblick, zu finden. Insofern lässt 
sich folgern, dass der Terminus „Buddha“ bzw. 
„Buddhaschaft“ auf eine „optimale Art des 
Seins“ verweist – sowohl alleine, in Beziehung 
zu sich selbst, als auch in Beziehung zu Ande-
ren (Batchelor, 1983, S. 115 ff.). Die buddhisti-
sche Lehre vermittelt also den Weg zu einem 
bestimmten Modus des Bewusstseins. Und die 
von ihr angeleitete Praxis moduliert nicht nur 
den Geist, sondern längerfristig auch das Ge-
hirn (Hanson, 2009, 2020). 

Unabhängig davon, ob man die buddhisti-
sche Psychologie in einem traditionell-religiö-
sen Kontext betrachtet oder wie Batchelor (2012; 
2016) in einem vollständig säkularen Rahmen 
interpretiert – in ihrem Kern ist sie eine Be-
wusstseinskultur par excellence. Als solche lässt 
sie sich im Hinblick auf aktuelle Themen in 
diesem Feld befragen. Das gilt insbesondere für 
die Leitfrage der Bewusstseinskultur: Was ist 
ein guter Bewusstseinszustand?

Bewusstseinsethik:  
Geistiges Handeln

Der buddhistische Übungsweg hat eine ex-
plizite ethische Orientierung im Hinblick auf 
sprachliche Handlungen (Pfadglied 3), konkrete 
Handlungen (Pfadglied 4) und, extra differen-
ziert, berufliche Handlungen bzw. die Berufs-
wahl (Pfadglied 5). Und er hat eine implizite 
ethische Orientierung im Hinblick auf geistige 



M. Tauss18

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Handlungen. Dieses umfassende Handlungs-
verständnis ist im Pali-Begriff „Kamma“ (Sans-
krit „Karma“; dt. „Wirken“, „Tat“) abgebildet –  
der auch ohne die metaphysische Theorie, in 
die er eingebettet ist, betrachtet werden kann. 
Die ethische Bewertung all dieser Handlungen 
verläuft entlang der Trennlinie zwischen „heil-
sam“ bzw. „geschickt“ und „unheilsam“ bzw. 
„ungeschickt“ (Pali: „kusala“ vs. „akusala“). 
Gute Handlungen sind also sowohl heilsam als 
auch geschickt im Hinblick auf den buddhisti-
schen Weg und dessen Ziel. Da konkrete Hand-
lungen aus geistigen Impulsen und Prädispo-
sitionen erwachsen, sind die explizite und die 
implizite ethische Orientierung unauflöslich 
miteinander verknüpft. Die Ethik der äußeren 
Handlungen entspringt einer inneren Ethik im 
Bereich der geistigen Handlungen, und diese 
Bewusstseinsethik ist der zentrale Kompass für 
den buddhistischen Übungsweg. Und da des-
sen acht Pfadglieder wechselseitig aufeinander 
bezogen sind, fließt die ethische Orientierung 
grundlegend in die Meditationspraxis mit  
ein. 

Ethik und Meditation unterstützen sich auf 
diesem Weg wechselseitig: Die in der Meditati-
on angestrebte Läuterung des Geistes soll auf 
der Grundlage ethischer Tugenden erfolgen, 
um einen möglichst unbeschwerten Zugang 
zur kontemplativen Praxis zu ermöglichen – 
„frei von Reue“, wie es in den Lehrreden des 
Pali-Kanons heißt (zit. nach Thanissaro, 2017, 
S. 302). Umgekehrt trägt Meditation dazu bei, 
ethisches Verhalten zu kultivieren und zu ver-
feinern. Der Bereich der geistigen Handlungen 
wird dabei kontemplativ erkundet. Dass auch 
diese subtilste Form des Agierens psychophysi-
sche Konsequenzen nach sich zieht, lässt sich in 
der meditativen Praxis ganz unmittelbar beob-
achten: beispielsweise die Reaktion auf Sinnes-
reize, der Umgang mit Gedanken und Gefüh-
len, etc. Insofern dient Meditation dazu, sich 
in gutem geistigen Handeln – im Sinne einer 
ethisch grundierten Selbststeuerung – zu üben. 

Meditation:  
Entfaltung des Geistes 

In den Schriften im Pali-Kanon wird Medi-
tation mit dem Begriff „Bhavana“ bezeich-
net (Nyanatiloka, 1999,, S. 46): Das bedeutet 
wörtlich „Hervorbringen“, „Erzeugen“ oder 
„Ins-Dasein-Rufen“ und bezieht sich auf die 
„Geistesentfaltung“ entlang der beiden Schie-
nen, die charakteristisch für das frühbud-
dhistische Meditationsverständnis sind: der 
Entwicklung von innerer Ruhe und geistiger 
Sammlung einerseits („Gemütsruhe“: Samatha) 

sowie von intuitiver Einsicht und Erkenntnis 
andererseits („Hellblick“: Vipassana). Generell 
zielt der meditative Prozess darauf ab, unheil-
same Bewusstseinsverfassungen zu beseitigen 
und heilsame Bewusstseinsverfassungen zu 
kultivieren. 

Wofür es sich in der Meditation zu engagie-
ren gilt, wird in den Lehrreden des Pali-Kanons 
folgendermaßen auf den Punkt gebracht (zit. 
nach Thanissaro, 2017, S. 292 f.): 
1.	� das Verhindern von unheilsamen geistigen 

Qualitäten, wenn diese nicht vorhanden 
sind; 

2.	� das Eliminieren von unheilsamen geistigen 
Qualitäten, die bereits aufgetaucht sind; 

3.	� das Hervorbringen von heilsamen geistigen 
Qualitäten, die nicht vorhanden sind; sowie 

4.	� den Erhalt, die Steigerung, die Fülle, die 
Entwicklung und die Kulmination von heil-
samen geistigen Qualitäten, die bereits auf-
getaucht sind. 

Diese Beschreibung von „Rechtem Engage-
ment“ bzw. „Rechtem Bemühen“ (Pfadglied 6) 
erinnert strukturell an ein modernes Programm 
zur Prävention und Gesundheitsförderung und 
weist offensichtliche Parallelen zur Positiven 
Psychologie auf. Denn diese kreist ebenfalls 
um einen organischen Prozess menschlicher 
Entfaltung („Flourishing“) und zielt – über die 
Behandlung psychischer Störungen und Belas-
tungen hinausgehend – darauf ab, „positive“ 
Geistesqualitäten zu entwickeln und zu ver-
stärken. Für Vertreter der Positiven Psycholo-
gie ist die buddhistische Psychologie insofern 
interessant geworden, als darin Methoden der 
„Geistesentfaltung“ zu erschließen sind, wenn-
gleich es signifikant unterschiedliche theore-
tische Prämissen gibt und die enorme histori-
sche und kulturelle Distanz der beiden Systeme 
nicht übersehen werden darf (Cassaniti 2014; 
Walsh 2015). Beide Bezugssysteme laufen dar-
auf hinaus, ein differenziertes Wissen hinsicht-
lich zentraler Fragen der Bewusstseinskultur zu 
realisieren: nicht nur was gute, günstige, inter-
essante oder wünschenswerte Bewusstseinszu-
stände sind, sondern auch wie diese praktisch 
hervorgebracht werden können. 

Achtsamkeit:  
Reflexivität der Erfahrung 

Ein zentraler Aspekt von Achtsamkeit (Pfad-
glied 7) ist Reflexivität in Bezug auf die Er-
fahrung: Das ist ein Wissen im Sinn eines un-
mittelbaren Gewahrseins der gegenwärtigen 
Erfahrung. Das heißt, man weiß, was geschieht, 
während es geschieht. Dieser Aspekt der Refle-



Die Vision einer Bewusstseinskultur 19

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

xivität wird in einer der grundlegenden Lehrre-
den zur buddhistischen Meditation, den Anlei-
tungen zur Achtsamkeit während des Ein- und 
Ausatmens („Anapanasati“), gleich zu Beginn 
betont: 

„Lang einatmend weiß man: ‚Ich atme lang ein’; 
lang ausatmend weiß man: ‚Ich atme lang aus’; 
kurz einatmend weiß man: ‚Ich atme kurz ein’; 
kurz ausatmend weiß man: ‚Ich atme kurz aus’.“ 
(zit. nach Thanissaro, 2017, S. 367) 

Geistesgegenwärtig zu atmen bedeutet, bewusst 
beim Atem zu verweilen und somit zu wissen, 
welche Qualitäten der gegenwärtige Atemzug 
aufweist. Meditative Geistesgegenwart bedeu-
tet auch zu wissen, dass die Aufmerksamkeit 
vom Denken angezogen wird, während ein Ge-
dankenimpuls auftaucht. Oder zu wissen, dass 
ein Gefühl wie Wut, Traurigkeit, etc. aufsteigt, 
während dies gerade geschieht. Im Hinblick auf 
die geistige Verfassung macht es einen signifi-
kanten Unterschied, ob man sich der Prozesse 
des Denkens und Fühlens gewahr ist oder auf-
grund mangelnder Bewusstheit in Gedanken 
und Gefühlen versunken ist – und damit ihrer 
Eigendynamik unterliegt. 

Wissen, was geschieht, während es ge-
schieht: Das gilt prinzipiell für alle Bewusst-
seinsinhalte. Achtsamkeit („Sati“) ist somit 
mehr als bloß ein Bewusstsein in der gegen-
wärtigen Erfahrung; sie hat auch dieses unmit-
telbare Bewusstsein selbst zum Objekt. Somit 
impliziert Achtsamkeit ein reflexives Bewusst-
sein, eine Metaebene der Aufmerksamkeit: Das 
bedeutet zu wissen, dass man weiß. Es ist ein 
genuin menschliches Potenzial, sich seines Be-
wusstseins bewusst sein zu können, und genau 
dieses Potenzial gilt es zu realisieren: 

„Die Aufgabe in der [Samatha-Vipassana]-Me-
ditation ist es, diese reflexive Aufmerksamkeit 
bzw. dieses reflexive Bewusstsein so kontinu-
ierlich wie möglich aufrechtzuerhalten.“ (Tichy, 
2018, S. 170)

Beziehung zur Erfahrung 

In den Achtsamkeitsübungen wird eine be-
wusste Beziehung zur Erfahrung etabliert. Die 
tradierten Grundlagen der Achtsamkeit („Sa-
tipatthana“) umfassen das gesamte Spektrum 
des Bewusstseinsprozesses, von den Körper
empfindungen bis hin zu subtilen geistigen 
Phänomenen (Analayo, 2010). Bewusstseins-
kultur im buddhistischen Sinn ist letztlich un-
abhängig davon, was die aktuelle Erfahrung 
gerade ausmacht – ob nun angenehme oder 

unangenehme Empfindungen, ob (in Metzin-
gers Terminologie) phänomenologisch positive 
oder negative Erfahrungen im Vordergrund 
stehen. Entscheidend ist, wie man sich darauf 
bezieht, wie man damit umgeht, wie man sie 
durchschaut. Meditation zielt darauf ab, die Be-
ziehung zur gegenwärtigen Erfahrung durch 
Achtsamkeit und andere heilsame Geistesfak-
toren konstruktiv zu verändern. Dadurch wird 
die gewohnheitsmäßige Reaktivität vermindert 
und der geistige Handlungsspielraum erwei-
tert: Die geistige Autonomie nimmt zu, je weni-
ger man der Eigendynamik mentaler Prozesse 
ausgeliefert ist. Und die innere Freiheit nimmt 
zu, je weniger man auf angenehme Empfindun-
gen bzw. phänomenologisch positive Erfahrun-
gen fixiert ist. 

Ein guter Bewusstseinszustand ist somit auf 
zwei Ebenen zu definieren: erstens dadurch, 
dass positiv erlebte Bewusstseinsinhalte vor-
herrschend sind; zweitens aber auch dadurch, 
dass eine positive (heilsame) Beziehung zu den 
jeweiligen Bewusstseinsinhalten gegeben ist – 
unabhängig davon, ob diese nun positiv oder 
negativ erlebt werden. Was im Bewusstsein 
auftaucht, ist letzten Endes nicht kontrollier-
bar. Jedoch ist es in jedem bewussten Augen-
blick möglich, eine bestimmte Beziehung zur 
Erfahrung einzunehmen. Eine heilsame Verän-
derung der Beziehung zur Erfahrung (zweite 
Ebene) kann positiv auf die Phänomenologie 
der Erfahrung (erste Ebene) zurückwirken. 
Und in der rechten Beziehung zur Erfahrung 
kann „Dukkha“ (Leid, Stress, Ungenügen) zum 
Verlöschen gebracht werden. Die Frage, was 
ein guter Bewusstseinszustand ist, entscheidet 
sich somit auf dieser Beziehungsebene. Sie wird 
letztlich ex negativo beantwortet – das heißt 
über das Freisein von „Dukkha“, durch die Ab-
wesenheit von Leid, Stress und Ungenügen. 

Vereinfacht gesagt: Die buddhistische Psy-
chologie vermittelt ein differenziertes Verständ-
nis dafür, dass es gute Bewusstseinszustände 
erster und zweiter Ordnung gibt. Diese sind  
(1) geprägt durch die Erfahrung an sich sowie 
(2) geprägt durch die Beziehung zur Erfahrung.

Samadhi:  
Heilsamer veränderter  
Bewusstseinszustand 

Die buddhistische Bewusstseinskultur kul-
miniert in „Samadhi“, dem letzten Glied des 
achtfachen Übungswegs: Es umfasst ein Spek-
trum veränderter Bewusstseinszustände, die 
durch außergewöhnliche Präsenzerfahrungen 
gekennzeichnet sind (Shankman, 2008; Gäng, 
2002, S. 90 ff.). „Samadhi“ wird in der Medita-



M. Tauss20

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

tion kultiviert, um heilsame Geistesqualitäten 
zu stabilisieren und letztlich die Einsichten 
hervorzubringen, die auf dem buddhistischen 
Übungsweg angestrebt werden, um „Dukkha“ 
(Leid, Stress, Ungenügen) immer tiefgreifender 
zu entwurzeln. 

Der Begriff „Samadhi“ wird unter anderem 
mit geistiger „Sammlung“, „Einigung“, „Her-
zenseinigung“ oder innerer „Friede“ übersetzt 
(Tichy, 2018, S. 119 f.). Die letztgenannte Über-
setzung bezieht sich auf ein tiefes Zu-Frieden-
Sein, das aus günstigen inneren Bedingungen 
erwächst – die wiederum auf geschicktes geis-
tiges Handeln zurückzuführen sind. Die wört-
liche Bedeutung von „Samadhi“ ist „Fest-Zu-
sammen-Gefügt-Sein“, was auf die psychische 
Stabilität verweist, die diese Verfassung impli-
ziert. In der Meditation entfaltet sich „Samadhi“, 
wenn die Achtsamkeit zunehmend kontinuier-
lich aufrechterhalten werden kann. Das „Mind 
Wandering“ kommt dann zum Stillstand; für 
den meditativen Prozess störende Einflüsse 
sind ausgeschaltet. Die in der buddhistischen 
Lehre genannten „fünf Hemmnisse“, die aus 
meditativer Sicht zu unerwünschten Geisteszu-
ständen führen, sind somit temporär überwun-
den: sinnliches Verlangen, Aversion, Trägheit, 
Unruhe sowie nagender Zweifel (Gäng, 2002,  
S. 66 ff.). 

Die Entwicklung von „Samadhi“ bedarf in 
der Regel einer intensiven Meditationspraxis 
unter speziellen Bedingungen, die Stille und 
Schutz vor Ablenkung ermöglichen. Doch die-
se vertieften Bewusstseinsverfassungen lassen 
sich auch in der therapeutischen Praxis her-
vorbringen, wie Harald E. Tichy (2018) zeigt: 
Der Wiener Psychotherapiewissenschaftler hat 
eine herausragende Präsenzerfahrung von Carl 
Rogers, dem Begründer der personzentrier-
ten Psychotherapie, als „Samadhi“-Phänomen 
klassifiziert und bietet im Dialog mit den bud-
dhistischen Lehrreden im Pali-Kanon erstmals 
eine Erklärung dafür, wie das Entstehen dieser 
Erfahrung rekonstruiert werden kann. Daraus 
erwächst eine therapeutische Theorie der Medi-
tation, die für Psychotherapeuten und Psycho-
therapeutinnen als Kompass dienen kann, um 
in ihren Therapiesitzungen außergewöhnlich 
günstige Bewusstseinsverfassungen zu kulti-
vieren. 

Umgang mit psychoaktiven  
Substanzen

Die frühbuddhistische Sicht auf bewusst-
seinsverändernde Substanzen ist eindeutig: 
Psychoaktive Stoffe erscheinen nicht als hilf-
reich, sondern als potenziell gefährdend auf 

dem spirituellen Weg. Eine der fünf ethischen 
Grundregeln für praktizierende Laien (Perso-
nen außerhalb eines monastischen Rahmens) 
besagt, dass berauschende Mittel zu vermeiden 
sind, sofern sie zu sorglosem und leichtsinni-
gem Verhalten führen. Denn genau dies könnte 
dazu führen, dass die anderen ethischen Gebo-
te gebrochen werden – im Sinne sprachlichen, 
körperlichen und sexuellen Fehlverhaltens. 
Der entscheidende Punkt ist hier also, ob und 
inwieweit die wachsame Klarheit des Geistes 
bewahrt werden kann (Baatz, 2002, S. 80). Eine 
alternative, strengere Auslegung dieser ethi-
schen Grundregel verbietet generell den Ge-
brauch von berauschenden Stoffen. Während 
Phasen intensiver Achtsamkeitsübung, wie sie 
im Rahmen von traditionell ausgerichteten Me-
ditationsretreats erfolgt, wird in der Regel dar-
auf hingewiesen, dass bewusstseinsverändern-
de Substanzen strikt zu meiden sind. 

Buddhistische Praxis, die Psychedelika be-
wusst miteinbezieht, ist ein marginales und 
hoch umstrittenes Phänomen des westlichen 
Buddhismus seit dem 20. Jahrhundert, das ak-
tuell wieder verstärkt diskutiert wird (Osto, 
2016; Wagner, 2020). 

Terminale Bewusstseinszustände

Die Auseinandersetzung mit Vergänglichkeit, 
somit auch der eigenen Sterblichkeit, spielt in 
den buddhistischen Traditionen eine zentrale 
Rolle. „Marana-sati“, die „Betrachtung über den 
Tod“, soll die Dringlichkeit der meditativen Pra-
xis vor Augen führen und diese inspirieren: Die 
Vorstellung des Todes soll dazu führen, dass 
sich die Achtsamkeit verfestigt und „Samadhi“ 
entwickelt (Nyanatiloka, 1999, S. 127). Die „Be-
trachtung über den Tod“ gilt bei manchen bud-
dhistischen Lehrern als ultimative Übung, und 
es gibt Hinweise, dass auch Siddhartha Gaut-
ama, der historische Buddha, das so gesehen 
haben könnte: „Unter den Fußspuren ist die des 
Elefanten die allergrößte“, soll er gesagt haben. 
„Ähnlich ist in der Achtsamkeitsmeditation die 
über den Tod die alles überragende“ (zit. nach 
Rosenberg, 2000, S. 15). Schließlich soll sie dem 
Leben ebenso dienen wie dem Sterben. 

Aus buddhistischer Sicht ist die Kultivie-
rung von geistiger Klarheit und heilsamen 
Geistesfaktoren falls möglich auch angesichts 
des nahenden Todes aufrechtzuerhalten. So 
wird beispielsweise im „Tibetanischen Toten-
buch“ (Bardo Thödröl) den Bewusstseinsver-
fassungen im Sterbensprozess eine signifikante 
religiöse Bedeutung zugeschrieben.



Die Vision einer Bewusstseinskultur 21

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Psychedelika und Achtsamkeit  
(Mindfulness)

Jüngere Forschungsarbeiten unterstreichen das 
Potenzial psychedelischer Wirkstoffe in der 
Therapie von Depressionen und Suchterkran-
kungen, ebenso wie als begleitende Behand-
lung von unheilbar Kranken und Sterbenden 
(Pollan, 2018, S. 364 ff.). Gerade der zuletzt ge-
nannte Einsatzbereich verdeutlicht, dass Psy-
chedelika an einer therapeutisch-spirituellen 
Schnittstelle wirksam werden können. 

Sowohl im klinischen Setting als auch bei 
gesunden Probanden gibt es Hinweise, dass 
psychedelische Substanzen zu positiven psy-
chophysischen Qualitäten beitragen können. 
Das zeigt ein Review von Studien, in denen 
Konzepte der Positiven Psychologie zum Ein-
satz kamen: Das Spektrum der dokumentier-
ten Wirkungen umfasste die Kategorien Stim-
mung, Wohlbefinden, prosoziales Verhalten, 
Empathie, kognitive Flexibilität und Kreativi-
tät sowie Persönlichkeitsfaktoren wie Offen-
heit, Wertorientierung, Naturverbundenheit, 
Spiritualität und Selbsttranszendenz – sowie 
zudem auch achtsamkeitsbezogene Fähigkei-
ten (Jungaberle et al., 2018). So führen klassi-
sche Psychedelika typischerweise zu einem 
„Afterglow“-Effekt verbesserten subjektiven 
Wohlbefindens, nachdem die akute Wirkung 
abgeklungen ist. Nach dem Gebrauch von Aya-
huasca etwa wurden in dieser Phase gesteigerte 
Achtsamkeit und erhöhte kognitive Flexibilität 
nachgewiesen (Murphy-Beiner & Soar, 2020; 
Mian et al., 2019). Ähnliche Beobachtungen gibt 
es zu Psilocybin, das nach einer Einzelgabe 
zu langfristig gesteigerter Achtsamkeit führte 
(Madsen et al., 2020). Eben das sei vermutlich 
ein psychologischer Wirkmechanismus oder 
vielleicht sogar ein Schlüsselfaktor der psyche-
delischen Therapie (a.a.O.).

Vor dem Hintergrund solcher Befunde stellt 
sich die Frage, ob bzw. inwiefern Psychedelika 
und Achtsamkeitsmeditation synergistisch wir-
ken können. Mögliche komplementäre Effekte 
wurden etwa in einem Studien-Review zur Be-
handlung von Patienten mit Major Depression 
untersucht: Psilocybin und Achtsamkeitsmedi-
tation zeigten demnach ähnliche positive Effek-
te auf die Stimmung, die sozialen Fähigkeiten 
und die Neuroplastizität, wobei die Kombinati-
on der beiden Verfahren zu einer wechselseiti-
gen Verstärkung oder Verlängerung dieser Wir-
kungen führen könnte (Heuschkel & Kuypers, 
2020). 

Potenzielle Synergien von Psilocybin und 
Achtsamkeit wurden auch bei gesunden Pro-
banden im Rahmen eines fünftägigen Me-
ditationsretreats in einem doppelblinden, 

Placebo-kontrollierten Studiendesign geprüft: 
Im Vergleich zu Placebo zeigte sich in der Psi-
locybin-Gruppe eine gesteigerte Achtsamkeit 
am Tag nach dem Retreat, ebenso wie stärkere 
Verbesserungen im Hinblick auf psychosozi-
ale Parameter nach vier Monaten (Smigielski 
et al., 2019). Wiewohl Psychedelika und Acht-
samkeitsmeditation zu phänomenologisch 
unterschiedlichen Bewusstseinsverfassungen 
führen, können sich in beiden Fällen „Ich-frei-
ere“ Zustände einstellen, die unter günstigen 
Umständen als mystisch-artige Phänomene – 
„mystical-type experiences“ – wie Einheitser-
fahrungen oder positiv besetzte Ich-Auflösung 
beschrieben werden. Die phänomenologische 
Überlappung solcher Erfahrungen, die unter 
Psilocybin häufiger zu beobachten waren als 
unter Placebo (d. h. nur unter Achtsamkeitsme-
ditation), wurde in dieser Studie erstmals expe-
rimentell dokumentiert. 

Bei den 39 Probanden handelte es sich 
durchwegs um Personen mit langjähriger 
Meditationspraxis. Bei ihnen wurden keine 
unerwünschten Wirkungen unter Psilocybin 
verzeichnet, weder akut noch langfristig. Die 
Studienautoren weisen jedoch darauf hin, dass 
psychische Schwierigkeiten sowohl durch Psy-
chedelika als auch durch Meditation (!) aus-
gelöst werden können, darunter psychischer 
Stress, Desorientierung, psychotische Episo-
den, Angst, Panikattacken oder Depersonalisie-
rung (zu den Risiken und Herausforderungen 
der Meditation vgl. auch Lindahl et al., 2017). 
Die Inzidenz unerwünschter Wirkungen lässt 
sich jeweils durch medizinisches und psycho-
logisches Screening, (engmaschige) Supervi-
sion und ein sicheres, unterstützendes Setting 
reduzieren. Gerade im Fall der Meditation ist 
natürlich auch die kundige Leitung eines kom-
petenten Lehrers bzw. einer Lehrerin gefragt. 

Smigielski und Kollegen (2019) folgern, dass 
Achtsamkeitsmeditation die positiven Effekte 
von Psilocybin verstärken kann, während sie 
zugleich möglichen negativen Reaktionen ent-
gegenwirkt: Ihre Ergebnisse unterstreichen den 
Einfluss nicht-pharmakologischer Faktoren auf 
die psychedelische Erfahrung – und deuten da-
rauf hin, dass die meditativ praktizierte Emoti-
onsregulation und Aufmerksamkeitssteuerung 
hilfreich dafür sind, um diese Erfahrungen 
heilsam zu gestalten. 

Im Zuge der klinisch-therapeutischen Wieder-
entdeckung der Psychedelika flammt heute 
auch der damit assoziierte Erleuchtungsdis-
kurs wieder auf (vgl. dazu etwa Roberts et al., 
2001/2020; Weill, 2020). Aldous Huxley hat ihn 
seit den 1950er Jahren maßgeblich geprägt. Wird 
Huxleys Idee, wonach dieses spirituelle Projekt 



M. Tauss22

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

auf der Grundlage wissenschaftlicher Evidenz, 
im Zeichen der Hirnforschung und Neurobio-
logie, stattfinden sollte, bald weiter konkrete 
Formen annehmen? Wird Walter Pahnkes zwi-
schenzeitlich vergessenes Karfreitagsexperi-
ment mit Psilocybin von der historischen Anek-
dote zum wissenschaftlichen Meilenstein? Und 
wird der überschwängliche spirituelle Impuls 
rund um „1968“ späte Früchte tragen?

Platz für eine Utopie:  
Bewusstseinskultur im 21. Jahrhundert

In der positiven Utopie seines letzten Romans 
„Eiland“ (1962) präsentierte Aldous Huxley ein 
breites Spektrum wissenschaftlicher Fantasi-
en. Einige davon erscheinen auch aus heutiger 
Sicht abstrus und verstiegen: etwa der thera-
peutische Einsatz von animalischem Magne-
tismus oder eugenische Maßnahmen, die hier 
zur Verankerung erwünschter Eigenschaften 
durchgeführt werden (Huxley, 1962/2003, S. 226 
f.). In dem literarischen Text findet sich jedoch 
bereits eine erstaunliche Vision, die der Philo-
soph Thomas Metzinger Jahrzehnte später in 
wissenschaftlichen Kategorien differenziert 
ausformuliert hat: das Konzept einer Bewusst-
seinskultur. Es handelt sich um einen Dachbe-
griff für sämtliche Strategien, die darauf abzie-
len, Bewusstsein gemäß ethischen Kriterien zu 
verändern, zu entwickeln und zu kultivieren. 
Im Fokus steht eine zentrale Frage: Was ist ein 
guter Bewusstseinszustand? Die universelle 
Relevanz von Bewusstseinskultur ergibt sich 
aus der Tatsache, dass die Frage nach guten Be-
wusstseinszuständen der Frage nach dem gu-
ten Leben letztendlich zugrunde liegt.

Bewusstseinskultur ist heute auch der pas-
sende konzeptuelle Rahmen für das neue bzw. 
erneute Interesse an meditativen Praktiken und 
psychedelischen Wirkstoffen. In beiden Fällen 
handelt es sich um jahrtausendealte Wege zur 
Bewusstseinsveränderung, die historisch einem 
ursprünglich spirituellen Kontext entstammen: 
dem kontemplativ-asketischen Modell (Medita-
tion) einerseits, dem schamanisch-pharmako-
logischen Modell (Psychedelika) andererseits. 
Bereits die Inseleinwohner in Huxleys Roman 
widmen sich der rigorosen Erforschung dieser 
beiden Modelle, um eine wissenschaftlich vali-
de Grundlage für deren Einsatzmöglichkeiten 
in einer modernen Gesellschaft zu erarbeiten. 
Darin ist eine Entwicklung antizipiert, die ge-
gen Ende des 20. Jahrhunderts tatsächlich dazu 
geführt hat, dass meditative und psychedeli-
sche Praktiken im Lichte der aufstrebenden 
Neurowissenschaften neu bewertet werden. 
Neben der Grundlagenforschung betrifft dies 

heute vor allem klinische und psychotherapeu-
tische Anwendungen. 

Ritueller Psychedelika-Gebrauch und Me-
ditation sind bei Huxley (1962/2003, S. 222) 
wie ein „gelegentliches Festmahl“ in Relation 
zu den „täglichen Mahlzeiten“: Die meditative 
Geistesschulung begleitet den Alltag wie das 
Zähneputzen; sie wird als fest verankerte geis-
tige Hygiene verstanden. In Huxleys Utopie 
basiert der Einsatz von psychedelischen Wirk-
stoffen somit auf wissenschaftlicher Forschung 
und der regelmäßigen Pflege des Bewusstseins 
durch Achtsamkeitsmeditation.2 

Wie Meditation in einem zunehmend stres-
sigen Alltag umgesetzt werden kann, ist heute 
eines der großen Themen der modernen Acht-
samkeitsbewegung. Dafür werden mittlerwei-
le auch digital gestützte Methoden angeboten. 
So können etwa Achtsamkeits-Apps auf dem 
Smartphone installiert werden; in einem dieser 
Produkte dienen die Myna-Vögel aus Huxleys 
Roman als konkrete Inspiration. Wie in der li-
terarischen Vorlage erinnert die App mit dem 
Namen „Mindful Mynah“ seine User in regel-
mäßigen Abständen daran, auf das „Hier und 
Jetzt“ zu achten und der gegenwärtigen Erfah-
rung mit voller Bewusstheit zu begegnen. 

Das Weltbild des englischen Schriftstel-
lers orientierte sich an der „Philosophia per-
ennis“, den kulturell grenzüberschreitenden 
Botschaften der Mystik (Huxley, 1945/1987b). 
Dementsprechend dient die meditative Praxis 
in seinem Werk primär spirituellen Zielen wie 
der Entwicklung von Einsicht und Mitgefühl. 
Metzinger (2003, S. 13 f.) hingegen sieht darin 
primär eine Art von „Bewusstseinssport“ und 
„Aufmerksamkeitsmanagement“, dem eine 
wichtige Schutzfunktion angesichts der Reiz-
überflutung im digitalen Zeitalter zugeschrie-
ben wird. 

Eine wachsende Zahl von modernen Stu-
dien zeigt zudem, dass Meditation – ebenso 
wie Psychedelika – die Tiefendimension des 
menschlichen Geistes erschließen kann. Dies 
kann zu mystisch-artigen Erfahrungen führen, 
die langfristig mit positiven Einstellungs- und 
Verhaltensänderungen assoziiert sind. Die em-
pirische Beobachtung, dass solche Erfahrungen 
unter psychedelischen Wirkstoffen relativ häu-
fig auftreten, während sie selbst bei intensiverer 
Meditationspraxis nur selten und unvorherge-

2	 „Pflege“ ist eine Übersetzung des griechischen Begriffs „the-
rapeia“, der Wortwurzel von „Therapie“: Dass etwa psychothe-
rapeutische Selbsterfahrung ebenfalls zur geistigen Hygiene 
beitragen kann und somit zu den Eckpfeilern von Bewusst-
seinskultur zählen sollte, erscheint gerade im Hinblick auf po-
tenziell tiefgreifende Praktiken wie Psychedelika und Medita-
tion naheliegend, durch die bislang unbewusste Inhalte ans 
Tageslicht treten können. Das Projekt der Bewusstseinskultur 
sollte daher verstärkt auch eine Kultur der Bewusstwerdung 
adressieren.



Die Vision einer Bewusstseinskultur 23

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

sehen zu verzeichnen sind, liefert heute For-
schern wie Smigielski und Kollegen (2019) ein 
altbekanntes Argument für den pharmakologi-
schen Ansatz. Denn die pragmatische Überle-
gung, wonach Selbsttranszendenz allein durch 
asketische Praktiken für die Mehrheit der Be-
völkerung nicht erreichbar scheint, bewog 
bereits Huxley (1954/1989, S. 53), dafür in den 
Psychedelika eine ernsthafte Alternative zu se-
hen. Doch Formen des geistigen „Sich-Übens“ –  
der Wortsinn von Askese – werden, mit oder 
ohne Psychedelika, fundamental und unab-
dingbar für das aktuelle Projekt einer Bewusst-
seinskultur sein. Deshalb geht es darum, einen 
Kompass für kultiviertes geistiges Handeln zur 
Verfügung zu stellen, und zwar gleichermaßen 
für alltägliche wie für außergewöhnliche Be-
wusstseinszustände. Aus einer buddhistischen 
Perspektive lässt sich folgern, dass gutes geisti-
ges Handeln generell gute Bewusstseinsverfas-
sungen generiert.

Nicht zuletzt sind im Roman „Eiland“ mög-
liche Fallstricke für dieses Projekt vorausge-
ahnt. Die hohe Kultur des Bewusstseins wird in 
Huxleys utopischem Inselstaat von zwei Seiten 
bedroht: vom Expansionsdrang einer Militär-
diktatur einerseits, von den kapitalistischen In-
teressen der Ölindustrie andererseits. In diesem 
holzschnitzartigen Szenario ist die offensichtli-
che Gefahr der Bewusstseinskontrolle ebenso 
zu erkennen wie die subtile Gefahr einer wirt-
schaftlich getriebenen Optimierung des Be-
wusstseins. Tatsächlich ist das liberale Konzept 
von Bewusstseinskultur auf die Rahmenbedin-
gungen einer offenen Gesellschaft angewiesen; 
sie bedarf des Schutzes vor jeglicher Form der 
politischen Instrumentalisierung. Ebenso ist 
Bewusstseinskultur aufgrund der heutigen 
Ökonomisierung aller Lebensbereiche anfällig 
dafür, im Dienste der Effizienz- und Produkti-
vitätssteigerung missbraucht zu werden. 

Die zeitgemäße Metaphorik der Maschinen 
und Computer, in der das Projekt heute formu-
liert wird (Metzinger, 2003, 2014), ist insofern 
nicht immer zuträglich. Gerade die Auseinan-
dersetzung mit komplexen bewusstseinsverän-
dernden Praktiken macht dies deutlich: Denn 
weder Meditation noch Psychedelika sind 
„Bewusstseinstechnologien“, die automatisch 
immer dieselben Ergebnisse „produzieren“. 
Passender ist hier eine Begrifflichkeit mit zu-
tiefst menschlicher Konnotation, die auch dem 
Herkunftskontext der beiden Praktiken eher 
gerecht wird: zum Beispiel der Leitbegriff einer 
„Bewusstseinskunst“. 

Literatur

Allmen, F. v. (2007). Buddhismus. Lehren – Praxis – 
Meditation. Stuttgart: Theseus. 

Analayo, B. (2010). Der direkte Weg – Satipatthana. 
Stammbach: Beyerlein & Steinschulte.

Baatz, U. (2002). Buddhismus. Kreuzlingen: Diede-
richs.

Badiner, A. H. (Ed.). (1996). Psychedelics – help or 
hindrance? Tricycle: The Buddhist Review, (6)1, 
33–109. 

Batchelor, St. (1983). Alone with others. An existential 
approach to buddhism. New York: Grove. 

Batchelor, St. (2012) A secular buddhism. Journal of 
Global Buddhism, 13, 87–107. 

Batchelor, St. (2016). After buddhism. Rethinking the 
dharma for a secular age. New Haven: Yale Uni-
versity Press.

Bradshaw, D. (2005). Aldous Huxley (1894–1963) 
[Introduction]. In A. Huxley, Island (pp. V–
XIV). London: Vintage. (1st ed. 1962)

Cassaniti, J. L. (2014) Buddhism and positive psy-
chology. In C. Kim-Prieto (Ed.), Religion and 
spirituality across cultures (Cross-cultural ad-
vancements in positive psychology, vol. 9, pp. 
101–124). Dordrecht: Springer. 

Fromm, E. (2011). Haben oder Sein. Die seelischen 
Grundlagen einer neuen Gesellschaft. München: 
dtv. (Erstauflage 1976)

Gäng, P. (2002). Buddhismus (2., vollständig überar-
beitete Auflage). Frankfurt am Main: Campus.

Griffiths, R., Richards, W., McCann, U. et al. (2006). 
Psilocybin can occasion mystical-type experi-
ences having substantial and sustained per-
sonal meaning and spiritual experience. Psy-
chopharmacology (Berl), 187(3), 268–283.

Griffiths, R., Richards, W., Johnson, M. et al. (2008). 
Mystical-type experiences occasioned by psi-
locybin mediate the attribution of personal 
meaning and spiritual significance 14 months 
later. Journal of Psychopharmacology, 22(6), 621–
632.

Hanson, R. (2009). Buddha’s brain. The practical neu-
roscience oft happiness, love, and wisdom. Oak-
land, CA: New Harbinger.

Hanson, R. (2020). Neurodharma. New York: Har-
mony Books.

Heuschkel, K. & Kuypers, K. P. C. (2020). Depres-
sion, mindfulness, and psilocybin: possible 
complementary effects of mindfulness medi-
tation and psilocybin in the treatment of de-
pression. A review. Frontiers in Psychiatry, 11, 
224. doi:10.3389/fpsyt.2020.00224

Huxley, A. (1987a). Moksha. Auf der Suche nach der 
Wunderdroge (hrsg. v. M. Horowitz und C. Pal-
mer, übersetzt von K. Stromberg). München, 
Piper. (Erstausgabe 1980)



M. Tauss24

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Huxley, A. (1987b). Die ewige Philosophie. Philoso-
phia perrenis (Übersetzt von H. R. Conrad). 
München: Piper. (Erstausgabe 1945) 

Huxley, A. (1989). Die Pforten der Wahrnehmung. 
Himmel und Hölle (Übersetzt von H. E. Her-
litschka). München: Piper. (Erstausgabe 1954) 

Huxley, A. (2003). Eiland (Übersetzt von M. Her-
litschka). München: Piper. (Ertstausgabe 1962)

Jungaberle, H., Thal, S., Zeuch, A. et al. (2018). Posi-
tive psychology in the investigation of psyche-
delics and entactogens: a critical review. Neu-
ropharmacology, 142, 179–199. 

Kabat-Zinn, J. (2006). Zur Besinnung kommen. Die 
Weisheit der Sinne und der Sinn der Achtsamkeit 
in einer aus den Fugen geratenen Welt (Übersetzt 
von St. Schuhmacher). Freiamt/Schwarzwald: 
Arbor. (Erstausgabe 2005)

Kornfield, J. (2012). Psychedelics, antidepressants, 
and spiritual practice. In: J. Kornfield (Ed.), 
Bringing home the dharma. Awakening right where 
you are (pp. 235–244). Boston: Shambala.

Langlitz, N. (2012). Neuropsychedelia: the revival of 
hallucinogen research since the decade of the brain. 
Berkeley, CA: University of California Press.

Lindahl, J. R., Fisher, N. E., Cooper, D. J. et al. 
(2017). The varieties of contemplative experi-
ence: a mixed-methods study of meditation-
related challenges in western buddhists. PLoS 
One, 12(5), e0176239. doi:10.1371/journal.pone. 
0176239

Madsen, M. K., Fisher, P. M., Stenbaek, D. S. et al. 
(2020). A single psilocybin dose is associated 
with long-term increased mindfulness, pre-
ceded by a proportional change in neocortical 
5-ht2a receptor binding. European Neuropsycho-
pharmacology, 33, 71–80. 

Metzinger, Th. (2003). Der Begriff einer „Bewusst-
seinskultur“. In G. Kaiser (Hrsg.), Jahrbuch 
2002/2003 des Wissenschaftszentrums Nordrhein-
Westfalen (S. 150–171). Düsseldorf. Abgeru-
fen unter https://researchgate.net/publica 
tion/253325414 (1–19)

Metzinger, Th. (2006). Intelligente Drogenpolitik 
für die Zukunft. Gehirn & Geist, 1/2, 32–37. 

Metzinger, Th. (2008) Auf der Suche nach einem 
neuen Bild des Menschen. In P. Spät (Hrsg.), 
Zur Zukunft der Philosophie des Geistes (S. 225–
236). Paderborn: Mentis.

Metzinger, Th. (2014). Der Ego-Tunnel. Eine neue 
Philosophie des Selbst: Von der Hirnforschung zur 
Bewusstseinsethik (Erweiterte und aktualisierte 
Ausgabe). München, Piper. 

Metzinger, Th. (2017). Suffering. In K. Almqvist, 
& A. Haag, (Eds.), The return of consciousness 
(pp. 237–262). Stockholm: Axel and Margaret 
Ax:son Johnson Foundation.

Mian, M. N., Altman, B. R.; Earleywine, M. (2019). 
Ayahuasca’s antidepressant effects covary 
with behavioral activation as well as mindful-

ness. Journal of Psychoactive Drugs, 52(2), 130–
137. doi:10.1080/02791072.2019.1674428

Murphy-Beiner, A. & Soar, K. (2020). Ayahuasca’s 
‚afterglow‘: improved mindfulness and cogni-
tive flexibility in Ayahuasca drinkers. Psycho-
pharmacology (Berl), 237(4), 1161–1169. 

Nyanatiloka. (1999). Buddhistisches Wörterbuch. 
Kurzgefaßtes Handbuch der buddhistischen Lehren 
und Begriffe in alphabetischer Anordnung (Bud-
dhistische Handbibliothek 3, 5. Aufl.). Stamm-
bach: Beyerlein & Steinschulte.

Osto, D. (2016). Altered states. Buddhism and psyche-
delic spirituality in America. New York: Colum-
bia University Press.

Pahnke, W. N. (1963). Drugs and mysticism: an anal-
ysis of the relationship between psychedelic drugs 
and the mystical consciousness. Cambridge, MA: 
Harvard University. 

Podvoll, E. M. (2017). Von Psychose genesen. Psycho-
sen verstehen und behandeln (Übersetzt von T. 
Borghardt). Badenweiler: Norbu. (Erstausgabe 
1990)

Pollan, M. (2018). Verändere dein Bewusstsein. Was 
uns die neue Psychedelik-Forschung über Sucht, 
Depression, Todesfurcht und Transzendenz lehrt 
(Übersetzt von Th. Gunkel). München: Kunst-
mann.

Reynolds, S. & Press, J. (1996). The sex revolts. Gen-
der, rebellion, and Rock’n’Roll. Cambridge, MA: 
Harvard University Press. (1st ed. 1994) 

Roberts, Th. B., Walsh, R. & Steindl-Rast, D. (2020). 
Psychedelics and spirituality: the sacred use of LSD, 
Psilocybin, and MDMA for human transformation 
(3rd, new ed.). Rochester, VT: Park Street Press. 
(1st ed. 2001)

Rose, N. (2003). Neurochemical selves. Society – So-
cial Science and Modern Society, 41(1), 46–59.

Rosenberg, L. (2000). Living in the light of death. On 
the art of being truly alive. Boston: Shambala.

Schmidt, St. (2015). Der Weg der Achtsamkeit. 
Vom historischen Buddhismus zur modernen 
Bewusstseinskultur. In B. Hölzel & Ch. Bräh-
ler (Hrsg.), Achtsamkeit – mitten im Leben. An-
wendungsgebiete und wissenschaftliche Perspekti-
ven (S. 21–42). München: O. W. Barth.

Schuhmacher, Th. (1987). Aldous Huxley. Mit Selbst-
zeugnissen und Bilddokumenten (Rowohlts Mo-
nographien, 368). Reinbek bei Hamburg: Ro-
wohlt. 

Sessa, B. (2018). Geschichte der Psychedelika in der 
Medizin. In M. von Heyden, H. Jungaberle & T. 
Majic (Hrsg.). Handbuch psychoaktive Substanzen 
(Springer Reference Psychologie, S. 84–104). 
Berlin: Springer. 

Shankman, R. (2008). The experience of samadhi. An 
in-depth exploration of buddhist meditation. Bos-
ton: Shambala.



Die Vision einer Bewusstseinskultur 25

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Singer, W. & Metzinger, Th. (2003). Ein Frontal-
angriff auf unsere Menschenwürde. Gehirn & 
Geist, Dossier 1, 68–72. 

Smigielski, L., Kometer, M., Scheidegger, M. et al. 
(2019). Characterization and prediction of acute 
and sustained response to psychedelic psilo-
cybin in a mindfulness group retreat. Scientific 
Reports, 9(1), 14914: https://doi.org/10.1038/s41 
598-019-50612-3

Tauss, M. (2005). Rausch – Kultur – Geschichte. Dro-
gen in literarischen Texten nach 1945. Innsbruck: 
Studienverlag. 

Tauss, M. (2010). Medizin und Menschenbild zwi-
schen Biologie und Transzendenz. Aldous 
Huxleys utopisches Vermächtnis aus heutiger 
Sicht. In M. Musalek & M. Poltrum (Hrsg.), Ars 
Medica. Zu einer neuen Ästhetik in der Medizin 
(S. 149–180). Berlin: Parodos, und Lengerich: 
Pabst Science Publishers.

Thanissaro, B. [DeGraff, G.] (2017). On the path. An 
anthology on the noble eightfold path drawn from 
the Pali canon. Valley Center, CA: Metta Forest 
Monastery.

Tichy, H. E. (2018). Die Kunst, präsent zu sein. Carl 
Rogers und das frühbuddhistische Verständnis 
von Meditation (Psychotherapiewissenschaft 
in Forschung, Profession und Kultur, Bd. 22). 
Münster: Waxmann.

Trungpa, Ch. (2019). Spirituellen Materialismus 
durchschneiden (Hrsg. von J. Baker & M. Cas-
per, übersetzt von S. Luetjohann). Bielefeld: 
Theseus. (Erstausgabe 1973) 

Wagner, H.-G. (2020). Chemische Erleuchtung. Ur-
sache & Wirkung, 113, 42–44.

Walsh, Z. (2015) Buddhism and positive psychol-
ogy. In D. Leeming (Ed.), Encyclopedia of psy-
chology and religion. Berlin: Springer. https://
doi.org/10.1007/978-3-642-27771-9_9378-1

Weill, C. (2020). Elysium hin und zurück. Mit Psyche-
delika unterwegs in der zweiten Lebenshälfte. Win-
terthur: Edition Spuren. 

Wentorp, P. (2020). How can Bewusstseinskultur help 
us deal with the human condition? An existentialist 
perspective. Berlin: Mind Foundation. Online 
unter https://mind-foundation.org/bewusst-
seinskultur (abgerufen am 02.12.2020)

Williams, M. & Kabat-Zinn, J. (2013). Achtsamkeit 
– warum sie wichtig ist, woher sie kommt und 
wie sie an der Schnittstelle von Wissenschaft 
und Dharma angewendet werden kann. In M. 
Williams, J. Kabat-Zinn et al. (Hrsg.), Achtsam-
keit. Ihre Wurzeln, ihre Früchte (S. 7–36; übersetzt 
von M. Kauschke). Freiburg i. Br.: Arbor. 

Dr. Martin Tauss
Leitender Redakteur für Wissenschaft und  
Lebenskunst bei der österreichischen  
Wochenzeitung DIE FURCHE (www.furche.at)  
sowie assoziiertes Mitglied am Institut für 
Sozialästhetik und psychische Gesundheit der 
Sigmund Freud Privatuniversität (SFU) Wien.
mtauss@kabelplus.at



Die psychedelische Renaissance –  
Bestandsaufnahme und drogenpolitische  
Reflexion

Alfred Springer

Zusammenfassung
In den letzten Jahren wurden die Grenzen zwischen dem legalen und dem illegalen Konsum psychoaktiver 

Substanzen zunehmend durchlässig. Ein Grund dafür ist das wiedererwachte Interesse an der Verwendung 
bestimmter psychoaktiver/halluzinogener Substanzen für medizinische und psychotherapeutische Zwecke.

Das medizinisch-psychiatrische Interesse gilt vor allem der Möglichkeit, psychedelische Drogen in der 
Behandlung von Angst, Sucht und posttraumatischer Belastungsstörung sowie von Personen, die unter dem 
psychischen Stress von Krebs im Endstadium leiden, zum Einsatz zu bringen. 

Kleinere Studien in verschiedenen Ländern zeigen, dass solche therapeutischen Vorhaben forschungsge-
stützt auf sichere und wissenschaftlich konzise Weise durchgeführt werden können. Vorläufige Ergebnisse 
sind vielversprechend, sie beschreiben signifikante klinische Verbesserungen und nur wenige ernsthafte un-
erwünschte Wirkungen. Die Ergebnisse der Forschungsaktivitäten und Behandlungsstudien wurden in an-
gesehenen wissenschaftlichen Zeitschriften veröffentlicht und über die Boulevardpresse und in fiktionalen 
Produkten verbreitet (Kyzar, Nichols, Gainetdinov, Nichols & Kalueff, 2017; Sessa, 2015; Shroder, 2014). Diese 
Erkenntnisse haben den bestehenden Diskurs über möglicherweise generell positive Eigenschaften und Wirk-
samkeiten dieser Stoffe intensiviert. 

Eine gewisse Kritik an den vorherrschenden Kontrollphilosophien ist der neuen Haltung immanent, den-
noch beschränkt sich der Diskurs auf die medizinische Anwendung der Substanzen. Die Befürworter einer 
kontrollierten therapeutischen Anwendung der Halluzinogene sind sorgfältig darauf bedacht, das Thema in ei-
nem medizinischen Rahmen zu halten und den außermedizinischen Gebrauch der Stoffe zu verurteilen. Da die 
revisionistische Argumentation dem Diskurs aus der Blütezeit des Psychedelismus sehr ähnlich ist, könnte sie 
aber erneut zu weiter gefassten Überlegungen und Forderungen Anlass geben, zu einem mehrdimensionalen 
soziokulturellen Thema werden und altbekannte Probleme reaktivieren. Es ist daher notwendig, ein adäquates 
Regulierungssystem zu entwickeln.

Um den Fehlern vorzubeugen, die zu der gegenwärtigen Kontrollsituation geführt haben, sollte ein alter-
natives Modell bevorzugt werden, das monopolistische Vortäuschungen vermeidet und ein breiter gefächertes 
Muster des strategischen sozialen Drogenkonsums zulässt. Wie von der Multidisziplinären Vereinigung für 
psychedelische Studien (MAPS) vorgeschlagen, sollten medizinische, rechtliche und kulturelle Kontexte ent-
wickelt werden, damit die Menschen vom kontrollierten Konsum psychoaktiver Substanzen sowohl innerhalb 
als auch außerhalb des medizinischen Systems profitieren können.

Schlüsselwörter: Forschung über Halluzinogene, medizinischer Gebrauch von Halluzinogenen, Geschichte 
der psychedelischen Psychiatrie, Neo-Psychedelismus, Anti-Prohibitionismus, Drogenpolitik

Summary
In recent years, the boundaries between the legal and illegal use of psychoactive substances have become 

increasingly blurred. One reason for this is the renewed interest in the use of certain psychoactive/hallucino-
genic substances for medical and psychotherapeutic purposes.

In this context, a medical-psychiatric interest in psychedelic drugs as a treatment for diseases such as anxi-
ety, addiction and post-traumatic stress disorder, as well as for people suffering from the psychological stress 
of terminal cancer became obvious.

26

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 26–47



Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme und drogenpolitische Reflexion 27

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

1	 Einleitung

Das wissenschaftliche und medizinische In-
teresse an Substanzen, die gewöhnlich als un-
erlaubte Genussmittel bekannt und verboten 
sind, hat in den letzten Jahren dramatisch zuge-
nommen (Melville, 2013) und einige Aufmerk-
samkeit, bis hin zu den Mainstream-Medien 
(Devlin 2015; Grob et al., 2011; Slater, 2012) auf 
sich gezogen. Das neu entfachte Interesse be-
zieht sich auf den Umgang mit serotonergen 
Psychedelika (z. B. Psilocybin, LSD), amphet-
aminartigen Substanzen (ATS; insbesondere 
MDMA/Ecstasy) und Ketamin, aber auch auf 
Opioide und Cannabis. 

Die psychedelische Renaissance ist nicht 
auf den medizinischen Bereich beschränkt. Der 
wissenschaftliche Diskurs wird begleitet von 
einem öffentlichen Interesse an der Geschichte 
und der kulturellen Bedeutung der Psychedelia 
(Dass, Metzner & Bravo, 2010; Lattin, 2010) so-
wie an ihren „skandalösen“ und delinquenten 
Aspekten (Ebenezer, 2010). Die neue Literatur 
schließt auch eine etwas idealisierte Interpreta-
tion der illegalen Produktion von LSD und sei-
ner subkulturellen Bedeutung (Greenfield, 2016; 
Schou, 2010) ein.

Diese Tendenz darf nicht isoliert betrachtet 
werden. Sie repräsentiert eine Facette innerhalb 
eines breiteren kulturellen Rahmens, in dem 
eine Vielzahl von Phänomenen und vergleich-
baren Entwicklungen geortet werden kann, die 
die Bereitschaft zur psychedelischen Renais-
sance unterstützen. 
a)	� Forschung: In der wissenschaftlichen Sphä-

re sind akademische Interessen im Kontext 
der Hirn- und Geistesforschung zu orten, 

die eine Wiederaufnahme der Forschungs-
aktivitäten in den fünfziger und sechziger 
Jahren des 20. Jahrhunderts begünstigen.

b)	� Die globale Krankheitslast: Die zunehmen-
de Inzidenz affektiver Störungen und die 
steigenden Behandlungskosten unterstüt-
zen die Suche nach adäquaten und kosten-
günstigen Behandlungsmethoden. 

c)	� In Medizin/Psychiatrie ist gerade in dieser 
Fragestellung eine gewisse Desillusionie-
rung hinsichtlich der üblicherweise zum 
Einsatz gebrachten psychoaktiven Medika-
mente eingetreten. Diese Einstellung wird 
von der pharmazeutischen Industrie geteilt, 
die die Forschung im Bereich der psychia-
trischen Medizin innerhalb von zehn Jah-
ren um 70 Prozent gekürzt hat (O’Hara & 
Duncan, 2016). Halluzinogene imponieren 
als Ausweg aus dieser Sackgasse und ver-
sprechen einen Paradigmenwandel in der 
psychopharmakologischen Behandlung. Sie 
wirken rasch und müssen nur für kurze Zeit 
und in geringer Frequenz angewendet wer-
den. Dieser Aspekt ihrer Effizienz macht 
Halluzinogene (einschließlich Ketamin) so-
wohl für die therapeutische Profession wie 
auch für die Krankenversicherungen at-
traktiv. Für die pharmazeutische Industrie 
sind sie attraktiv, da sie offenkundig nicht 
Abhängigkeit induzieren und außerdem 
die Möglichkeit bieten, biotechnologische 
Methoden für die Entwicklung neuer pa-
tentierbarer Formulierungen anzuwenden.

d)	� Paradigmenwechsel: Das Jahrzehnt des Ge-
hirns mit seinem Fokus auf Hirnfunktionen 
und auf das „zerebrale Subjekt“ (Meloni, 
2011) ist einem zunehmenden Interesse an 

Small-scale studies in various countries show that such research can be conducted in a safe and scientifi-
cally concise manner. Preliminary results have shown promising results for these treatments with significant 
clinical improvements and few, if any, serious adverse effects. The results of research activities and treatment 
studies have been published in respected scientific journals and disseminated through the tabloids and in fic-
tional products (Kyzar, Nichols, Gainetdinov, Nichols & Kalueff, 2017; Sessa, 2015; Shroder, 2014). This develop-
ment has triggered a new discourse on the positive properties and efficacy of these substances. 

A certain criticism of the prevailing control philosophies is inherent in the new attitude, yet the discourse 
is limited to the medical application of the substances. Proponents of the controlled therapeutic use of halluci-
nogens are careful to keep the subject within a medical framework and to condemn the non-medical use of the 
substances. However, since the revisionist argumentation is very similar to the discourse from the heyday of 
psychedelicism, it could once again give rise to broader considerations and demands and become a broad socio-
cultural issue. It is therefore necessary to develop an adequate regulatory system.

In order to prevent the mistakes that have led to the current control situation, an alternative model should 
be preferred that avoids monopolistic pretences and allows for other patterns of strategic social drug use. As 
proposed by the Multidisciplinary Association for Psychedelic Studies (MAPS), medical, legal and cultural 
contexts should be developed so that people can benefit from the controlled use of psychoactive substances both 
within and outside the medical system.

Keywords: research on hallucinogens, medical use of hallucinogens, history of psychedelic psychiatry,  
neo-psychedelism, anti-prohibitionism, drug policy



A. Springer28

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

der Struktur und den Mechanismen der 
(bewussten und unbewussten) mentalen 
und psychischen Prozesse gewichen. Dies 
führt zu einer Wiederbelebung der psycho-
dynamischen Interpretationen, der dyna-
mischen Psychiatrie und den dynamisch/
analytischen psychotherapeutischen Kon-
zepten. Die Erkenntnis der Komplexität 
traumatischer Erfahrungen und deren 
Auswirkungen auf Affektivität und Erin-
nerungsprozesse hat eine Wandlung zur 
Akzeptanz des Behandlungsparadigmas 
der substanzunterstützten Psychotherapie 
ausgelöst, vergleichbar damit, wie in der 
Vergangenheit die Forschung über Hysterie 
die Entwicklung der Psychoanalyse ausge-
löst hat.

e)	� Neubewertung drogenkonsumbedingter 
Risiken: 2010 veröffentlichten Nutt, King 
und Phillips die Ergebnisse einer MCDA-
Modellstudie (Multicriteria Decision Ana-
lysis) über Drogenschäden in Großbritan-
nien. Sie stellten fest, dass Heroin, Crack 
und Metamphetamin für die Konsumenten 
selbst die schädlichsten Drogen sind und 
dass Alkohol, Heroin und Crack die größ-
ten Schäden für die Gemeinschaft bewirken 
können. Die mit Halluzinogenen verbunde-
ne Risiken waren für beide Kategorien sehr 
gering. Die Publikation gilt bis heute als Re-
ferenztext, obwohl sie kontroversiell disku-
tiert wurde (Nutt et al., 2010).

f)	� Überlegungen aus menschenrechtlicher 
Perspektive hinsichtlich traditionellen Dro-
gengebrauchs indigener Völker und ganz 
allgemein sakramentalen Drogengebrauchs.

g)	� Postmoderne/postwissenschaftliche/post
religiöse Entwicklungen: „Re-Enchant-
ment“; „Schamanistisch-Okkulturelle“ Hei-
lungsverfahren. Ayahuasca-Rituale dienen 
der psychedelischen Renaissance in ähnli-
cher Weise, wie in der ersten Phase der psy-
chedelischen Psychiatrie die Peyote-Rituale 
der Indianerkirche sich als hilfreich für die 
Akzeptanz psychedelischer/spiritueller Zu-
stände als spezielle Behandlungsform er-
wiesen haben.

h)	� Komplexitäten: Alternative Medizin und 
die Einführung traditioneller Heilmetho-
den und -rituale verbinden sich mit antipsy-
chiatrischer Rhetorik und stimulieren die 
Vision einer Umgestaltung/Spiritualisie-
rung der Psychiatrie selbst. 

i)	� Eine kontinuierlich existierende lebendige 
und farbenfrohe psychedelische Populär-
kultur.

j)	� In der internationalen Drogenpolitik ist zu-
nehmend eine Stimmung für Entkriminali-
sierung zu orten, die von gut etablierten und 

respektablen Gremien und Einzelpersonen 
getragen bzw. unterstützt wird (z. B. UN-
ODCs Entkriminalisierungsdebatte [Stu- 
dents for Sensible Drug Policy, 2019]; EM-
MASOFIA [o.J.]; Empfehlungen der Autoren 
des europäischen Alice Rap Projects [2017]; 
Beckley Foundation, 2017a, b, c). 

k)	� Darüber hinaus besteht auch eine men-
schenrechtlich basierte Kritik an prohibiti-
ven Gesetzen, die Überlegungen zur Frage 
der Akzeptanz jeglichen sozialen Drogen-
gebrauchs einschließt (Walsh, 2014, S. 231).

Innerhalb der Psychoneurowissenschaften 
wurde der aktualisierte Diskurs 2005 damit er-
öffnet, dass der britische Psychiater Ben Sessa 
die Frage nach der Möglichkeit und Bedeutung 
eines erneuten Einsatzes von Psychedelika in 
der Psychiatrie aufwarf. Er selbst widmete sich 
dieser Fragestellung extensiv in seinem Buch 
„The Psychedelic Renaissance“ (2012). Später er-
klärte er, „warum die Psychiatrie Psychedelika 
braucht und Psychedelika die Psychiatrie brau-
chen“, und schrieb: 

„Ohne die Erforschung von Psychedelika für die 
medizinische Therapie kehrt die Psychiatrie ei-
ner Gruppe von Verbindungen den Rücken, die 
ein großes Potenzial haben könnten.“ (Sessa, 
2014, S. 57)

Diese Thematisierung regte eine lebhafte Dis-
kussion über das Konzept der „psychedeli-
schen Psychiatrie“ insgesamt an, das bereits in 
den 50er Jahren des 20. Jahrhunderts in Kanada 
von Osmond und Hoffer eingeführt worden 
war (Dyck, 2008).

2	� Warum „Renaissance“? –  
Die historische Perspektive 

Bei Sessa bezieht sich der Begriff auf das er-
neute Interesse an diesen Substanzen in neuro-
wissenschaftlicher Forschung, Bewusstseins-
forschung und psychiatrischer Behandlung.  
Aus historischer Perspektive ist ja tatsächlich 
die Geschichte der Phantastika eng mit der Ge-
schichte der Psychiatrie verwoben. Die moder-
ne Psychopharmakologie begann mit der Er-
forschung der Wirksamkeit von psychoaktiven 
Stoffen mit, vereinfacht ausgedrückt, psyche-
delischer Wirkungskomponente. Aus Beobach-
tungen über den Einsatz von Haschisch in der 
psychiatrischen Forschung und Behandlung, 
parallelisiert von umfassender dimensionierter 
Bewusstseinsforschung, ging die erste psycho-
pharmakologische Monografie hervor (Moreau, 
1845).



Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme und drogenpolitische Reflexion 29

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Seit diesen frühen Zeiten wurde die wissen-
schaftliche psychiatrisch/psychotherapeuti-
sche Forschung mit Phantastika – zunächst mit 
Cannabis und später auch mit Meskalin – kon-
tinuierlich weitergeführt und erreichte schließ-
lich ihren Höhepunkt in den 1950er und 1960er 
Jahren. Das Spektrum der Substanzen wurde 
erweitert und es war schließlich das LSD 25, 
das 1943 zufällig von Albert Hofmann entdeckt 
worden war, dem die bedeutsamste Rolle zuge-
ordnet wurde. Nachdem erste Beobachtungen 
aus Europa publiziert worden waren (Stoll, 
1947) griff das Erkenntnisinteresse auf die USA 
über. In der Folge wurde eine wahre Flut von 
Publikationen generiert. Im Bemühen, die Wir-
kung der halluzinogenen Stoffe auch therapeu-
tisch zu nutzen, entstanden die Konzepte der 
halluzinogen-gestützten Psychotherapie. Im 
Laufe weniger Jahre wurden mehr als 40 000 
Patienten mit diesen neuen Methoden behan-
delt. Die Therapieversuche stießen auf mediales 
Interesse und die Ergebnisse wurden medial 
bisweilen recht marktschreierisch vermarktet.

Die psychedelischen Substanzen wurden 
in dieser Zeit für verschiedene Forschungsziele 
genutzt (Solomon, 1964):
–	� als heuristisches Werkzeug zur Erforschung 

des Geistes (Lilly, 1978a, 1978b; Szara, 1994), 
–	� zur Erforschung der biologischen Basis 

psychotischer Zustandsbilder (Hoffer & Os-
mond, 1967; Hollister, 1968; Osmond, 1957, 
1973; Weil-Malherbe & Szara, 1971; Arnold, 
Hofmann & Leupold-Löwenthal, 1957, 1958),

–	� als Medikamente in Psychiatrie und Psy-
chotherapie,

–	� als sakramentale Drogen in Religionswis-
senschaft und Alltagsmystizismus. 

LSD kam nach seiner Einführung in die Medi-
zin in der Rehabilitation von Kriminellen, in der 
Behandlung von sexuellen Störungen und geis-
tiger Retardierung ebenso zum Einsatz, wie in 
der Behandlung psychotischer und autistischer 
Kinder und psychotischer Erwachsener, in der 
Behandlung Drogenabhängiger und von Perso-
nen, die unter Persönlichkeitsstörungen litten. 
Besondere Bedeutung gewann die Behandlung 
von Alkoholkranken mit dem Einsatz von Mes-
kalin, wobei ein frühes Therapiekonzept in Ka-
nada in einer Kooperation zwischen klinischer 
Psychiatrie und den Anonymen Alkoholikern 
entwickelt wurde (Hoffer, 1970; Hoffer & Os-
mond, 1968; Dyck, 2008, S. 61–64). 

Als ein besonders wichtiges Anwendungs-
gebiet erwies sich die drogengestützte Psycho-
therapie, die in den 1950er und 1960er Jahren 
eingeführt und weiterentwickelt wurde (Cald-
well, 1968; Kurland, Savage, Shaffer & Unger, 
1967; Leuner, 1981; Masters & Houston, 1970; 
Solomon, 1964). In dieser frühen Periode ent-

stand auch das heute vorherrschende Konzept 
der medikamentengestützten psychedelischen 
Behandlung unheilbar Kranker (Slater, 2012; 
Kant, 1970). Experimentell wurde LSD auch zur 
Kontrolle der Epilepsie eingesetzt (Einstein, 
1975). Besonderes Interesse verdient der Ein-
satz der LSD- bzw. Psilocybin-gestützten psy-
choanalytischen Arbeit mit Überlebenden der 
Nationalsozialistischen Konzentrationslager 
zur Behandlung des KZ-Syndroms (Bastiaans, 
1973; Ka-Tzetnik 135633, 1991).

In dieser Periode wurde eine Fülle von Wis-
sen auf all diesen Gebieten gesammelt (Balis, 
1966). Das Ausmaß, das die frühe Forschung 
zu LSD und anderen Halluzinogenen ange-
nommen hatte, lässt sich dem Umfang der Li-
teratursammlung, die in der Albert-Hoffman-
Bibliothek angelegt wurde, entnehmen. Dieses 
Archiv umfasst ungefähr 4 000 Artikel über 
LSD, Psilocybin, BOL (einem obskuren Ver-
wandten des LSD) und einige andere psychoak-
tive Stoffe. In ihm ist nahezu die Gesamtheit der 
wissenschaftlichen Literatur über diese The-
matik bis in die frühen 1980er Jahre enthalten. 
Hoffman und sein Team bei Sandoz sammelten 
alle Zeitschriftenartikel, Medienberichte und 
Erwähnungen, die sie finden konnten. In dieses 
Material kann auf der Erowid-Website Einsicht 
genommen werden.

2.1	 Exkurs: LSD-Forschung in Wien

Auch in Wien startete man nach dem Ende des 
Zweiten Weltkrieges psychopharmakologi-
sche Forschung mit LSD. Als erster führte 1947  
Alois Becker derartige Experimente durch. Da-
mit klinkte sich die Wiener psychiatrische For-
schung in jene Forschungsrichtung ein, die in 
der Schweiz nach der zufälligen Entdeckung 
der Wirkung des Lysergsäurediamid durch Al-
bert Hofmann in die Wege geleitet worden war 
und wo sowohl experimentelle wie auch klini-
sche Versuche mit der Substanz durchgeführt 
wurden (Stoll, 1947). 

Aufgrund des zunehmenden Interesses in 
der internationalen Forschungsgemeinschaft 
regte in Wien Hans Hoff, der ab 1950 der Uni-
versitätsklinik für Psychiatrie und Neurologie 
der Universität Wien vorstand, 1952 an, die 
Forschung von Becker aufzugreifen und zu in-
tensivieren. Es traf sich gut, dass O. H. Arnold, 
der zu dieser Zeit als erster Oberarzt der Klinik 
fungierte, bereits an den frühen Experimenten 
von Becker beteiligt gewesen war und bereit 
war, diese Aufgabe zu übernehmen. Gemäß ei-
nem Bericht in dem Nachrichtenmagazin „Der 
Spiegel“ vom 18.11.1953 war die Nervenklinik 
der Wiener Universität mit über 200 Experi-



A. Springer30

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

menten, die Hoff und Arnold bis zu diesem 
Zeitpunkt durchgeführt hatten, die hinsicht-
lich dieser Forschungsaufgabe am weitesten 
fortgeschrittene Einrichtung in Europa. Diese 
Forschung zum Paradigma der experimentel-
len Psychose wurde in Wien von 1952 bis 1970 
betrieben, das heißt länger als in den USA, wo 
sie 1966 verboten worden war, und auch über 
die Zeit hinaus, in der die Substanz von Sandoz 
zur Verfügung gestellt wurde. Die Firma hatte 
die Produktion von LSD bereits im August 1965 
eingestellt. Dass LSD nicht mehr verfügbar war, 
führte in Wien allerdings nicht dazu, dass jegli-
che Halluzinogenforschung eingestellt wurde. 
Sie wurde vielmehr bis etwa 1977 weiterge-
führt; zunächst noch mit LSD, später aber zu-
nehmend mit DMT. Die letzten Studien, deren 
Ergebnisse 1971 veröffentlicht wurden, widme-
ten sich dem Effekt von LSD und DMT auf den 
evozierten akustischen Respons.

Mit Dimethyl-Tryptamin (DMT) war in 
Wien aber bereits früher, parallel zu den LSD-
Studien, experimentiert worden. Möglicher-
weise hatte Stefan Szara die Aufmerksamkeit 
der Wiener Forschungsgruppe auf das DMT 
gerichtet. Szara führte in Budapest im Rahmen 
der Schizophrenieforschung Experimente mit 
DMT durch, da LSD von Sandoz nicht zur Ver-
fügung gestellt wurde, weil die Substanz nicht 
in ein kommunistisches Land geliefert werden 
durfte. 

Die Rahmenbedingungen und  
Zielsetzungen der Wiener Experimente 

Die Forschung diente in Wien mehreren For-
schungszielen und lief unter verschiedenen 
Bedingungen und nach verschiedenen Modell-
vorstellungen ab.

Es wurden sowohl Tierversuche durch-
geführt wie auch Experimente an gesunden 
und kranken menschlichen Probanden. Als 
vorrangiges Ziel galt die Erfassung der biolo-
gischen Hintergründe der Geisteskrankheiten. 
Das besondere Interesse galt dabei der Schizo-
phrenieforschung. Aufbauend auf der Annah-
me, dass die Schizophrenie auf einer Störung 
des Kohlehydratstoffwechsels beruht, wurden 
Untersuchungen über die Beinflussbarkeit der 
LSD-Erfahrung und der Schizophrenie durch 
Glutaminsäure und durch Bernsteinsäure 
durchgeführt. Die Untersuchungen, die in 
Wien durchgeführt wurden, wurden internati-
onal rezipiert und zitiert. 

1953 wurde untersucht, ob Personen, die an 
verschiedenen Störungen leiden, auch verschie-
denartig auf den LSD-Effekt ansprechen. Als 
interessantes Ergebnis imponierte, dass Alko-

holkranke im Gegensatz zu Korsakoff-Patien-
ten defacto keine LSD-Effekte verspürten. 

Ein weiteres Ziel war die Untersuchung 
der Verortung des LSD-Effekts im ZNS unter 
Bezugnahme auf die Annahmen hinsichtlich 
der Lokalisation der Geisteskrankheiten (Ar-
nold & Hoff, 1953a). Zu diesem Zweck wurde 
z. B. ebenfalls 1953 die Auswirkung des LSD auf 
das Körperschema untersucht (Arnold & Hoff, 
1953b).

Wie auch in anderen psychiatrischen Zen-
tren wurde mit dem therapeutischen Einsatz 
des LSD experimentiert. Als Zielpopulation 
wurden Hebephrene gewählt: 

„Die besonders schlechten Behandlungserfolge 
bei der Hebephrenie haben uns u. a. derzeit zu 
laufenden Versuchen geführt, das aktuelle Zu-
standsbild der Hebephrenen mittels LSD 25 in 
ein mehr katatones oder paranoid nuanciertes zu 
verwandeln und dann im gegebenen Zeitpunkt 
einer Elektroschockbehandlung zu unterziehen, 
wie es scheint nicht ganz erfolglos.“ (Hoff & Ar-
nold, 1954, S. 345)

Wenig später wurde diese relativ günstige Be-
wertung allerdings wieder zurückgenommen, 
bzw. in ihrer Zielrichtung modifiziert: 

„Unsere therapeutischen Versuche, torpide 
Prozessverläufe mittels LSD-25-Gaben aufzu-
lockern und sodann einer Somatotherapie zu 
unterziehen, haben keine positiven Ergebnisse 
erbracht, wohl aber Versuche, nach medikamen-
töser Auflockerung Patienten einer Psychothe-
rapie zugänglich zu machen.“ (Arnold & Hoff, 
1962, S. 36) 

Das scheint allerdings nicht durch die Verabrei-
chung von Halluzinogenen sondern durch den 
Einsatz von MAO-Hemmern gelungen zu sein.

2.2	� Das (vorläufige) Ende der 
 psychedelischen Psychiatrie und 
der Krieg gegen Drogen

Therapeutische Aktivitäten mit Halluzino-
genen endeten rasch und unvermutet in den 
späten 1960er Jahren, als LSD und ähnliche 
Verbindungen in den USA (siehe Grinspoon & 
Bakalar, 1979, für eine ausführliche Diskussion) 
und im Vereinigten Königreich als Substanzen 
auf höchstem Kontrollniveau eingestuft wur-
den. Dabei handelte es sich um eine vorwiegend  
politisch motivierte Reaktion auf die morali-
sche Panik, die durch skandalisierende Medi-
enberichte über einen weit verbreiteten „wahl-
losen und schädlichen“ Gebrauch, aber auch 



Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme und drogenpolitische Reflexion 31

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

durch wachsende Angst vor dem politischen 
Einfluss einer Gegenkultur, die sakramentalen 
Drogengebrauch postulierte, ausgelöst wurde. 
Das UN-Übereinkommen über psychotrope 
Stoffe von 1971 verbot schließlich den Gebrauch 
der Halluzinogene weltweit, außer für sehr be-
grenzte wissenschaftliche und medizinische 
Zwecke. Diese Regulierung bedeutete, dass 
diese Substanzen ihre therapeutische Identität 
verloren, was erhebliche Folgen für die Bewer-
tung früherer therapeutischer Experimente mit 
Halluzinogenen hatte. Da Behandlung und 
Forschung eingestellt werden mussten, konn-
ten Ergebnisse früherer Versuche, die als „viel-
versprechend“ eingestuft worden waren, nicht 
reproduziert und verifiziert werden.

Viele namhafte Wissenschaftler und Psych-
iater, die sich mit Forschung und Behandlung 
befassten, wie Joel Fort, Sidney Cohen und Ste-
phan Szara, waren mit dem Verbot von Psyche-
delika nicht einverstanden (Ungerleider, 1968). 
Szara (1967, S. 1517) schrieb, dass es unglücklich 
wäre, wenn zugelassen würde, dass „unange-
messene Hysterie ein wertvolles Werkzeug der 
Wissenschaft zerstört und eine eventuelle Hoff-
nung für die vielen Hoffnungslosen zunichte 
macht.“ Pollard, Uhr und Stern hatten bereits 
1965 festgestellt, dass 

„Verbote und eine Kopf-im-Sand-Haltung nicht 
nur dem Geist der wissenschaftlichen und intel-
lektuellen Forschung fremd sind, sondern auch 
schädlich, da sie die Unwissenheit verlängern.“ 
(Pollard et al., 1965, S. 205) 

Diese Argumente erwiesen sich als wirkungs-
los. Der „Krieg gegen die Drogen“ wurde er-
klärt, und seine Architekten blieben gegenüber 
wissenschaftlichen und therapeutischen Über-
legungen resistent.

Einige Therapeuten missachteten jedoch 
das Gesetz. Ein unterirdisches Netzwerk von 
Therapeuten benutzte weiterhin die inzwi-
schen illegalen Substanzen zur Behandlung 
von Psychopathologien. Die von Stanislav Grof 
entwickelte Theorie und Therapie der psyche-
delischen Therapie wurde veröffentlicht und 
fand mehr und mehr Anhänger. Und es gab 
immer auch noch einige industrielle Interessen. 
Die Forschung wurde fortgesetzt, auf relativ 
niedrigem Niveau, aber mit höher entwickelten 
methodischen Ansätzen (siehe z. B. Lin & Glen-
non, 1994; Pletscher & Ladewig, 1994).

Schließlich dauerte es aber doch mehr als 
dreißig Jahre, bis der Diskurs über die Prohibi-
tion halluzinogener Drogen wieder aufgenom-
men wurde. Dies geschah, als Albert Hofmann 
zum fünfzigsten Jahrestag der Entdeckung von 
LSD sagte: 

„Sie, meine lieben Freunde, und Millionen auf 
der ganzen Welt, die heute des fünfzigsten Ge-
burtstags des Mutterkornes gedenken, wir alle 
bezeugen dankbar, dass wir wertvolle Hilfe auf 
dem Weg zu dem erhalten haben, was Aldous 
Huxley als das Ende und den letzten Zweck 
der menschlichen Lebenserleuchtung, der seli-
gen Vision, der Liebe bezeichnete. Ich denke, all 
diese freudigen Zeugnisse von unschätzbarer 
Hilfe durch LSD sollten ausreichen, um die Ge-
sundheitsbehörden endlich von dem Unsinn des 
Verbots von LSD und ähnlichen Psychedelika 
zu überzeugen.“ (Albert-Hofmann-Stiftung, 
2008) 

3	� Neo-psychedelische Medizin: 
Lernen aus der Vergangenheit 

Die Projekte im Kontext der psychedelischen 
Renaissance bedienen sich des in der Zeit vor 
dem Verbot gesammelten Wissens. Der bri-
tische Psychiater und Psychopharmakologe 
David Nutt vertritt den Standpunkt, dass dem 
LSD und ähnlichen Substanzen ein wesentli-
cher Wert in jeglicher neurowissenschaftlichen 
Fragestellung zukommt und dass das bereits 
angehäufte Wissen eine breite Basis für die 
neuen wissenschaftlichen Fragestellungen bie-
tet: „Um Newton zu paraphrasieren: wir sehen 
weiter, weil wir auf Hofmans Schulter stehen“ 
(Cormier, 2016).

Stefan Szara, der im NIDA (National Ins-
titute on Drug Abuse) eine wichtige Funktion 
inne hatte, hatte bereits 1994 in vergleichbarer 
Weise betont, dass die Entwicklung neuer For-
schungsmethoden und -technologien für die 
Wiederbelebung der Nutzung psychedelischer 
Substanzen von grundlegender Bedeutung ist, 
und setzte sich klar für eine Revision der Be-
wertung dieser Stoffe ein: 

„Der Autor plädiert dafür, Halluzinogene als 
mächtige psychoheuristische Werkzeuge zu be-
trachten, die in Kombination mit anderen not-
wendigen konzeptionellen und labortechnischen 
Werkzeugen (wie PET-Scan oder MRI) helfen 
können, ein großes Rätsel der Natur zu lösen: 
die Funktionsweise des menschlichen Gehirns 
und Geistes.“ (Szara, 1994, S. 47) 

Bei der Umsetzung dieser Forderungen basie-
ren neue Studien auf früheren experimentellen 
Erfahrungen und werden nun unter strikter 
Anwendung in der Zwischenzeit etablierter 
neuropsychopharmakologischer Methoden 
reproduziert. Die Revision zahlreicher Stu-
dien aus dem Zeitraum 1959–2016 erbrachte 
Evidenz, dass Halluzinogene in Verbindung 



A. Springer32

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

mit Psychotherapie Angst und Depression bei 
Patienten reduzierten, die sich im Endstadium 
einer Krebserkrankung befinden oder unter an-
deren lebensbedrohlichen Krankheiten leiden, 
obsessiv-kompulsive Tendenzen bei Patienten, 
bei denen eine Zwangsstörung (OCD) diag-
nostiziert wurde, abschwächten und sowohl 
die Drogen- als auch die Alkoholabstinenz bei 
Abhängigen erhöhten (Nichols, Johnson & Ni-
chols, 2017).

3.1	� Die Praxis der Renaissance –  
neue Erfahrungen, neue Resultate, 
Droge für Droge 

Grundsätzlich werden von der aktuellen For-
schung die Beobachtungen, die früher gemacht 
wurden, bestätigt. 

LSD: Klinische Studien, in denen LSD im 
Rahmen einer Psychotherapie verabreicht wur-
de, haben sich erneut bei der Behandlung von 
Angst und Depression (Gasser et al., 2014; Gas-
ser, Kirchner & Passie, 2015), Kopfschmerzen, 
Drogen-, Tabak- und Alkoholabhängigkeit so-
wie bei todkranken Menschen als vielverspre-
chend erwiesen. Neuere Forschungsergebnisse 
deuten zudem darauf hin, dass diese Verbin-
dungen bei der Behandlung von Entzündungs-
krankheiten potenzielle Vorteile gegenüber 
bestehenden entzündungshemmenden Mitteln 
haben könnten (Nichols et al., 2017).

Psilocybin: Psilocybin wird als eigenständige 
medikamentöse Behandlung und als Katalysa-
tor in der medikamentengestützten Psychothe-
rapie eingesetzt. Frühe Studien befassten sich 
mit dem Problem der Kopfschmerzen (insbe-
sondere Clusterkopfschmerzen). Seither wur-
den zahlreiche Studien zur Wirksamkeit von 
Psilocybin gegen Depressionen, Zwangsstörun-
gen und Alkoholabhängigkeit durchgeführt. 
Auch die Wirkung von Psilocybin als Hilfsmit-
tel bei der Raucherentwöhnung wurde unter-
sucht. Ein wichtiger Bereich ist die Behandlung 
unheilbar kranker Krebspatienten, die an De-
pressionen, Angstzuständen und existenziellen 
Krisen leiden (Grob et al., 2011).

Zwei randomisierte kontrollierte Studien 
an Krebspatienten im Spätstadium der Erkran-
kung legten nahe, dass eine einzige hohe Dosis 
Psilocybin schnelle, signifikante und dauerhaf-
te Auswirkungen auf Stimmung und Angstzu-
stände hat (Ross et al., 2016). Psilocybin könnte 
auch bei der Prävention von Selbstmord vielver-
sprechend sein (Argento et al., 2017; Hendricks, 
Thorne, Clark, Coombs & Johnson, 2015).

3,4-Methylendioxy-N-methylamphetamin 
(MDMA): MDMA wird vorwiegend als Kata-
lysator im Rahmen der substanzunterstützten 

Psychotherapie eingesetzt (Davenport, 2016). 
Studien in Europa, Nordamerika und im Na-
hen Osten zeigen ermutigende Ergebnisse bei 
der Behandlung von PTSD, sozialer Angst bei 
autistischen Erwachsenen und Angst in Verbin-
dung mit lebensbedrohlichen Krankheiten. 

In den USA genehmigte die FDA 2016 Pha-
se-Drei-Studien für die MDMA-Behandlung 
von PTSD (Brauser, 2017). Sofern die Ergebnisse 
positiv bleiben, könnte MDMA bis 2021 für den 
therapeutischen Einsatz zugelassen werden.

Andere ATS (amphetamine typed stimulants): 
Ritalin, Adderall und Methamphetamin wer-
den zur Behandlung von ADHS und als kogni-
tive Enhancer eingesetzt (Berridge & Devilbiss, 
2011; Findling, 2008; Franke et al., 2017; Hawk 
et al., 2018). 

Ketamin: Ketamin wird als eigenständige 
Behandlung gegen Schmerzen, als schnell wir-
kende Behandlung von Depressionen und als 
Katalysator in medikamentengestützter Psy-
chotherapie eingesetzt (Abdallah, Sanacora, 
Duman & Krystal, 2015; Kelmendi et al., 2016). 
Die schnell wirkende antidepressive Wirkung 
von Ketamin wird weltweit untersucht. Das In-
teresse der Kliniker und der pharmazeutischen 
Industrie wird wohl auch dadurch gefördert, 
dass die Substanz leicht zugänglich ist. Obwohl 
es als Derivat des PCP durchaus als Psychede-
likum gelten kann, fällt Ketamin dank seiner 
Zuordnung zu den Anästhetika nicht unter die 
Bestimmungen der UN-Konventionen und un-
terliegt nicht vergleichbar strengen Kontrollen 
wie die Halluzinogene. 

Ayahuasca: Über den Gebrauch von Ayahu-
asca in traditionellen Heilungsritualen hinaus 
wird auch seine antidepressive Wirkung er-
forscht (Sanches et al., 2016). Ein weiteres For-
schungsinteresse besteht hinsichtlich des Ein-
satzes von Ayahuasca in der Behandlung der 
Abhängigkeitskrankheiten (Fernández & Fáb-
regas, 2014; Talina & Sanabria, 2017).

Opioide: Über die gebräuchliche Anwen-
dung als Analgetika, hustendämpfende Mittel 
und Antidiarrhoika wird die bekannte antide-
pressive Wirkung dieser Stoffe neu bewertet. 
Buprenorphin-Naloxon-Kombinationspräpara-
te werden in Zulassungsstudien getestet. 

3.2	� Finanzierung – Unterstützung 
durch NGOs 

Die Aktivitäten im Rahmen der psychedeli-
schen Renaissance werden von Lobbygruppen 
und gemeinnützigen Organisationen unter-
stützt, die wissenschaftliche und pädagogische 
Initiativen fördern und finanzieren. Ohne die 
Finanzierung durch solche Organisationen 



Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme und drogenpolitische Reflexion 33

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

wäre die aktuelle Forschung nicht möglich, da 
weder in angesehenen Forschungszentren Stu-
dien durchgeführt werden könnten, noch auch 
Veröffentlichungen in wissenschaftlichen Top-
Journalen finanzierbar wären. 

MAPS: Die älteste und wohl auch am bes-
ten etablierte dieser Organisationen ist die 
Multidisziplinäre Vereinigung für psychede-
lische Studien (MAPS), eine Forschungs- und 
Bildungsorganisation, die darauf abzielt, medi-
zinische, rechtliche und kulturelle Kontexte zu 
entwickeln, damit Menschen vom kontrollier-
ten Konsum von Psychedelika und Cannabis 
profitieren können. MAPS unterstützt Studien 
in folgenden Bereichen (MAPS, 2017; Doblin & 
Burge, 2014): 
–	� MDMA-Behandlung bei PTSD, Angstzu-

ständen bei autistischen Erwachsenen und 
Angstzuständen im Zusammenhang mit 
lebensbedrohlichen Krankheiten; 

–	 Einsatz von Cannabis bei PTSD; 
–	 LSD-unterstützte Psychotherapie; 
–	� Ibogain-Therapie bei Sucht und Ayahuasca-

Behandlung bei Sucht. 
Das Heffter-Forschungsinstitut: Diese Einrich-
tung wurde 1993 in New Mexico als gemeinnüt-
zige, wissenschaftliche Organisation gegrün-
det. Seit seiner Gründung hilft Heffter bei der 
Gestaltung, Überprüfung und Finanzierung 
von Studien über Psilocybin und andere Hallu-
zinogene an prominenten Forschungseinrich-
tungen in den USA und Europa. In den USA 
ist das Heffter-Institut involviert in Forschung 
im Johns Hopkins Center for Psychedelic Re-
search, dem Usona Institute Projekt, der New 
York University, der University of California-
Los Angeles und der Yale University, in Europa 
ist ein Heffter Institute an der Universität von 
Zürich angesiedelt (Langlitz, 2013, S. 41–45).

Die in Großbritannien ansässige Beckley 
Foundation hat es sich zur Aufgabe gemacht, Pi-
onierarbeit in der psychedelischen Forschung 
zu leisten und eine evidenzbasierte Reform der 
Drogenpolitik voranzutreiben (Feilding, 2012, 
2014). 

EmmaSofia: In Norwegen gründeten Teri 
Krebs und Pal Orjan Johansen EmmaSofia, eine 
Institution, die Forschung betreibt, den Kon-
sumenten Botschaften zur Risikominderung 
anbietet und Lobbyarbeit für eine Reform des 
Drogenrechts betreibt (Krebs, 2015). Sie berei-
tet sich auch auf die Möglichkeit der legalen 
Herstellung von Psychedelika zu Behandlungs-
zwecken vor.

4	� Forschungsaktivitäten  
in Europa

Das wiedererwachte wissenschaftliche und 
medizinische Interesse an Halluzinogenen 
führt in Europa in relativ geringem Ausmaß 
zu eigenständigen Forschungsaktivitäten. For-
schung zur medizinischen Verwendung und 
zum wissenschaftlichen Nutzen klassischer 
psychedelischer Wirkstoffe findet überwie-
gend in den USA, in Großbritannien und in der 
Schweiz statt.

Schweiz
In der Schweiz besteht die ungewöhnliche 

Situation, dass die Forschung zu psychedeli-
schen Fragestellungen im weitesten Sinn von 
der Regierung unterstützt wird. Studien zu 
LSD, zur MDMA-gestützten Behandlung von 
PTBS und zum Einfluss von MDMA auf Emo-
tionen werden von der Universität Basel, der 
Schweizerischen Ärztegesellschaft für Psycho-
lytische Therapie und der Universität Zürich 
durchgeführt – mit finanzieller Unterstützung 
des Heffter-Forschungsinstituts (Langlitz, 2013, 
S. 53–82). 

Eine Pilotstudie über MDMA-gestützte Psy-
chotherapie bei chronischer therapieresistenter 
PTBS (Mithoefer, Grob & Brewerton, 2016; Mit-
hoefer, Wagner, Mithoefer, Jerome & Doblin, 
2011; Oehen, Traber, Widmer & Schnyder, 2013) 
ist abgeschlossen, und die potenzielle psychi-
atrische Anwendung von MDMA wird derzeit 
geprüft (Yazar-Klosinski & Mithoefer, 2017). 

Eine Pilotstudie über LSD-gestützte Psy-
chotherapie bei schweren somatischen Erkran-
kungen und Angstzuständen ist abgeschlossen 
(Gasser et al., 2014). Im April 2017 genehmigten 
die Behörden eine neue vierjährige Studie zur 
LSD-gestützten Therapie für vierzig an Angst-
zuständen leidende Personen (SÄPT, 2017; 
Liechti, 2017).

Deutschland
Für 2021 ist eine Studie über Psilocybin als 

Behandlungsalternative für therapieresistente 
Depressionen angekündigt. Es handelt sich um 
eine Kooperation zwischen der Charité Ber-
lin und dem Zentralinstitut für Seelische Ge-
sundheit (ZI) in Mannheim (federführend) (ZI,  
2020).

Vereinigtes Königreich
Im wissenschaftlichen Programm der Beck-

ley-Stiftung werden Forschungsaktivitäten in 
Zusammenarbeit mit führenden Experten und 
Institutionen betrieben. Die Studien konzen-
trieren sich auf Cannabis, MDMA und Hallu-
zinogene (LSD, Psilocybin, DMT, 5-MeO-DMT) 



A. Springer34

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

und untersuchen, wie diese Substanzen auf das 
menschliche Gehirn wirken, wobei die neues-
ten Entwicklungen in den Neurowissenschaf-
ten und der Hirnabbildungstechnologie ge-
nutzt werden. Ziel ist es, das wissenschaftliche 
Verständnis des Bewusstseins zu verbessern 
und neue Wege für Behandlung und Wohl-
befinden zu erforschen (Beckley Foundation, 
2017c). 

Mehrere Beckley-Kollaborationen laufen 
in Form von klinischen Studien ab, in denen 
geprüft wird, ob die derzeit kontrollierten 
Substanzen (einschließlich Cannabis, LSD, 
Psilocybin und MDMA) als Arzneimittel zur 
psychischen Gesundheit beitragen können. Als 
kooperierende wissenschaftliche Partner fun-
gieren das Imperial College London (ICL) und 
das University College in London. Die Studien 
werden auch vom British Medical Research 
Council finanziell unterstützt.

Das ICL-Zentrum für Neuropsychophar-
makologie erforscht die Auswirkungen von 
Drogen auf das Gehirn mit dem Ziel, die 
Hirnfunktionen besser verstehen zu lernen 
und neue Behandlungsmethoden für Störun-
gen wie Sucht und Depression zu entwickeln. 
Das wichtigste Forschungsinstrument ist das 
Neuroimaging mit PET (Positronenemissi-
onstomographie) und fMRI (funktionelle Mag-
netresonanztomographie), um die Neurophar-
makologie des Drogenkonsums zu verstehen. 
Das PET-Scanning wird eingesetzt, um Ver-
änderungen an essentiellen Rezeptoren (z. B. 
für GABA, Opioid- und Dopaminsysteme) zu 
identifizieren und die Freisetzung endogener 
Neurotransmitter abzuschätzen. fMRI wird 
zur Erforschung von Hirnmechanismen einge-
setzt und dient als experimentelle Plattform für 
die Untersuchung neuer Behandlungen. An-
dere Studien untersuchen die Wirkungsweise 
von Halluzinogenen auf die Hirnaktivität und 
Konnektivität. Das Zentrum arbeitet mit den 
Universitäten von Cambridge und Manchester 
zusammen, um Drogen zur Rückfallprävention 
bei Sucht zu untersuchen (ICL, 2018). 

Die Psychedelic Research Group am ICL un-
tersucht die Wirkung psychedelischer Drogen 
im Gehirn und ihren klinischen Nutzen mit 
Schwerpunkt auf Depressionen (Carhart-Har-
ris et al., 2017). Die Forschung wird innerhalb 
strenger ethischer und regulatorischer Rah-
menbedingungen und mit Genehmigung des 
britischen Innenministeriums durchgeführt. 
Die Substanzen werden Freiwilligen in einer 
kontrollierten Umgebung verabreicht. Auch 
hier wird die Magnetresonanztomographie 
(MRT) als wichtiges methodisches Instrument 
eingesetzt. Die Technologie der Hirnbildge-
bung wird auch genutzt, um den Einfluss von 

Halluzinogenen auf Bewusstseinszustände 
und Suggestivität zu untersuchen (Carhart-
Harris et al., 2015). Das Zentrum arbeitet mit 
dem Sackler Centre for Consciousness Science 
an der University of Sussex zusammen, um 
neuronale Korrelate des psychedelischen Zu-
stands zu untersuchen. Auch in diesem Projekt 
kommt die Magnetoenzephalographie zum 
Einsatz (Schartner et al., 2017).

Magnetoenzephalographie- und fMRI-Stu-
dien wurden auch im Brain Research Imaging 
Centre (CUBRIC) der Universität Cardiff durch-
geführt (Carhart-Harris et al., 2012). Dazu gehö-
ren Hirnscan-Forschung bei LSD-Benutzern 
(Radowitz, 2015) und ein Projekt über MDMA 
bei PTSD (in Zusammenarbeit mit MAPS und 
der Beckley-Stiftung). Jüngste Forschungser-
gebnisse zu Psilocybin als Antidepressivum 
in ansonsten behandlungsresistenten Fällen 
haben erhebliche Aufmerksamkeit erregt (Car-
hart-Harris et al., 2017).

Microdosing
Die Beckley-Foundation widmet sich auch 

dem aktuellen Thema des Microdosing. Eine 
Untersuchung der Auswirkungen einer Mik-
rodosierung von LSD auf die Stimmung (ein-
schließlich Depression, Angst und Vitalität), 
die kognitiven Funktionen, die Kreativität und 
das allgemeine Wohlbefinden wurde 2017 in 
Angriff genommen (Oberhaus, 2017).

Mikrodosierung ist ein zunehmender 
Trend, der im außermedizinischen Sektor von 
verschiedenen sozialen Gruppen betrieben 
wird. Man geht davon aus, dass die Praxis der 
Mikrodosierung viele der Vorteile beispiels-
weise von LSD oder Psilocybin bietet, ohne die 
Intensität einer vollständigen psychoaktiven 
Erfahrung. 

Die kanadische Firma Microdelics hat ein 
Mikrodosier-Kit herausgebracht, das 100 Mik-
rogramm 1P-LSD, einem Derivat und funktio-
nellen Analogon von LSD 25, enthält. Beigege-
ben ist eine Anleitung zur Messung spezifischer 
Dosen. Im Allgemeinen reichen die Empfeh-
lungen für Mikrodosierungen von 7 bis 20 µg. 

1-Propionyl-Lysergsäurediethylamid, oder 
1P-LSD, ist dem ursprünglichen Molekül struk-
turell ähnlich, ist aber nicht identisch. Die ge-
nauen Wirkungsmechanismen sind noch un-
klar, es ist möglich, dass 1P-LSD ein „Prodrug“ 
von LSD ist. Bei Mäusen hat sich gezeigt, dass 
1P-LSD nur 38 Prozent der Stärke von LSD ent-
hält. Dieser Unterschied ist möglicherweise 
nicht direkt auf den Menschen übertragbar, da 
viele Gebraucher berichten, dass die beiden Mo-
leküle in ihrer Wirkung nahezu identisch sind 
(vgl.  Erowid Experience Vaults). Benutzer von 
1P-LSD, die die Einnahme- und Dosierungs-



Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme und drogenpolitische Reflexion 35

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

vorschläge des Psychologen und Mikrodosie-
rungsexperten James Fadiman (https://sites.
google.com/view/microdosingpsychedelics/
home) befolgen (alle vier Tage eine Mikrodosie-
rung) berichten von einem gesteigerten Wohl-
befinden, dem Gefühl einer stärkeren Verbun-
denheit, besserer Fokusierungsfähigkeit und 
einem subtilen Energieschub.

1P-LSD befindet sich in einer Art legalen 
Grauzone und kann mancherorts, wie z. B. 
in Kanada gebraucht werden. Es ist im On-
line-Handel verfügbar und wird oft als For-
schungschemikalie vermarktet, die nicht für 
den menschlichen Verzehr bestimmt ist. Als 
Ergolin-Derivat unterliegt es dem Neue-psy-
choaktive-Stoffe-Gesetz (NpSG). Illegal ist es in 
Dänemark, Deutschland, Schweden, Australien 
und der Schweiz wegen der strukturellen Ähn-
lichkeit mit LSD.

Im Rahmen der Interdisciplinary Confe-
rence of Psychedelic Research, die 2020 in Ams-
terdam stattfand, wurden die bisher vorliegen-
den Forschungsergebnisse zu Mikrodosing 
diskutiert (Es wurde festgestellt, dass noch kein 
gesichertes Wissen über die tatsächliche Wirk-
samkeit der Methode vorliegt. Insbesondere 
konnte für eine fördernde Wirkung des Mi-
kodosing auf kognitive Prozesse bislang kein 
Beweis gefunden werden (Calder & Jaeckel,  
2020).

5	 Eine „ultima ratio“-Behandlung?

Ein routinemäßiger Einsatz der psychedeli-
schen Behandlung ist aufgrund der Gesetzesla-
ge nicht möglich. Daher sind die Erkenntnisse, 
die im Kontext der psychedelischen Revolution 
bislang vorliegen, noch als Ergebnisse von The-
rapieexperimenten zu betrachten. Eine weitere 
Einschränkung der Generalisierbarkeit der Er-
kenntnisse ergibt sich daraus, dass in der ak-
tuellen Literatur zur psychedelischen Psychia-
trie regelmäßig darauf hingewiesen wird, dass 
der therapeutische Einsatz dieser Substanzen 
„schwere und behandlungsresistente“ Fälle 
erreicht, dass aber weitere Forschung erforder-
lich ist, um das Potenzial dieser Substanzen bei 
der Behandlung von häufigen Störungen, die 
mit den bestehenden Methoden nur schwer zu 
behandeln sind, vollständig zu beurteilen. Ni-
chols und Kollegen (2017, S. 9) argumentieren 
zum Beispiel, dass serotonerge Psychedelika 
über einzigartige Mechanismen wirken, die 
„vielversprechende Wirkungen bei einer Viel-
zahl von hartnäckigen, schwächenden und 
tödlichen Störungen“ zeigen und gründlicher 
erforscht werden sollten. Diese Kommentare 
sind zweifellos durch die wahrgenommene 

Notwendigkeit begründet, die Behandlung an 
die Regeln des Übereinkommens über psycho-
aktive Substanzen von 1971 anzupassen, die 
vorgeben, dass die medizinische Anwendung 
auf einige wenige Indikationen und schwere 
Fälle beschränkt werden muss.

6	� Die aktuelle Bewertung  
des kontrollierten Einsatzes 

2020 veröffentlichten Reiff und Kollegen eine 
Zusammenfassung der Literatur über die kli-
nische Anwendung von psychedelischen Sub-
stanzen bei psychiatrischen Störungen, die der 
Zielvorgabe dienen sollte, das Evidenzniveau 
der Behandlung zu definieren. Die Autoren hat-
ten eine Recherche über Artikel durchgeführt, 
die in englischer Sprache in „peer-reviewed“-
Journalen im Zeitraum von 2007 bis Juli 2019 
erschienen waren und Berichte über die An-
wendung von „Psilocybin“, „Lysergsäure-
diethylamid“, „LSD“, „Ayahuasca“, „3,4-Methy-
lendioxymethamphetamin“ und „MDMA“ am 
Menschen enthielten. Insgesamt wurden 1 603 
Artikel identifiziert und gesichtet. Artikel, die 
weder im Titel noch in der Zusammenfassung 
die Begriffe „klinische Studie“, „Therapie“ oder 
„Bildgebung“ enthielten, wurden herausgefil-
tert. Die verbleibenden 161 Artikel wurden von 
mindestens zwei Autoren begutachtet. Diese 
Autoren identifizierten 14 Artikel, die über gut 
konzipierte klinische Studien berichteten, in 
denen die Wirksamkeit von Lysergsäurediethy-
lamid (LSD), 3,4-Methylendioxy-Methampheta-
min (MDMA), Psilocybin und Ayahuasca in der 
Behandlung von Stimmungs- und Angststö-
rungen, trauma- und stressbedingten Störun-
gen sowie von substanzbezogenen Störungen 
bzw. Suchterkrankungen und in der Sterbebe-
gleitung untersucht wurde.

Die aussagekräfigsten Daten wurden für 
MDMA und Psilocybin gefunden. Der Einsatz 
dieser beiden Substanzen wird von der US 
Food and Drug Administration (FDA) bereits 
als „bahnbrechende Therapiemöglichkeit“ für 
posttraumatische Belastungsstörungen (PTSD) 
bzw. behandlungsresistente Depressionen ein-
gestuft. Der Forschung zu LSD und Ayahuasca 
kommt lediglich Beobachtungswert zu, es deu-
ten aber die verfügbaren Informationen darauf 
hin, dass diese Wirkstoffe therapeutische Wir-
kungen bei bestimmten psychiatrischen Stö-
rungen haben können.

Weiters ging aus randomisierten klinischen 
Studien hervor, dass MDMA sich bei der Be-
handlung von PTBS wirksam erweist und Psi-
locybin bei der Behandlung von Depressionen 
und krebsbedingten Angstzuständen. Die For-



A. Springer36

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

schungsergebnisse, die den Einsatz von LSD 
und Ayahuasca bei der Behandlung von psych-
iatrischen Störungen unterstützen, erscheinen 
vielversprechend, aber doch erst vorläufig. Die 
Autoren vertreten den Standpunkt, dass ins-
gesamt die Datenlage für die FDA-Zulassung 
eines psychedelischen Wirkstoffs zur routine-
mäßigen klinischen Anwendung bei psychia-
trischen Störungen zum gegenwärtigen Zeit-
punkt noch unzureichend ist, dass sie aber eine 
weitere Erforschung der Wirksamkeit von Psy-
chedelika in der Behandlung psychiatrischer 
Störungen durchaus rechtfertigt.

7	� Die Neubewertung psychedeli-
scher Therapiezugänge aus der 
Sicht der Repräsentanten der 
Psychedelischen Renaissance

Die Ergebnisse der experimentellen Studien 
zum therapeutischen Potenzial von Ketamin, 
Psilocybin und MDMA haben einige Autoren 
aus dem Kreis des Neo-Psychedelismus dazu 
veranlasst, die psychedelische Psychiatrie zu 
einem wiederauflebenden therapeutischen 
Paradigma zu erklären (Smart, 2015; Tupper, 
Wood, Yensen & Johnson, 2015) und über „Die 
psychedelische Zukunft des Geistes“ zu speku-
lieren (Roberts, 2013).

Da die Effizienz der Behandlung nicht aus-
schließlich oder vorrangig der Wirkung der 
Psychedelika zugeordnet wird, löst dieses neue 
Paradigma nicht die üblichen psychophama-
kologischen Paradigmen ab. Der Einsatz von 
Psilocybin und MDMA entspricht nicht einer 
eigenständigen medikamentösen Behandlung, 
in den Therapieprojekten werden die Substan-
zen in ihrer Funktion als Hilfsstoffe oder Kata-
lysatoren in psychotherapeutischen Prozessen 
untersucht. Das neue Paradigma entspricht 
demnach einem Modell der drogengestützten 
Psychotherapie, das als eine mögliche Alterna-
tive zu den bestehenden pharmakologischen 
und psychologischen Behandlungen in der 
Psychiatrie angesehen wird. Ben Sessa ist da-
von überzeugt, dass auf der Basis dieses neuen 
Konzepts eine neue, effizientere Form der Psy-
chiatrie entstehen könnte:

„Psychedelika sind die perfekten Medikamente 
zur Unterstützung der Psychotherapie. Sie ha-
ben eine kurze Wirkdauer, so dass sie in einer 
einzigen Therapiesitzung verabreicht werden 
können. Sie bewirken keine signifikanten Ab-
hängigkeitsprobleme. Sie sind in den für die The-
rapie vorgeschlagenen Dosen völlig ungiftig und 
sicherer im Gebrauch als die Medikamente, die 
wir gegenwärtig in der Psychiatrie einsetzen. Es 

ist erwiesen, dass sie Depressionen lindern. Die 
einzigartige und wirkungsvolle Rolle dieser Me-
dikamente ist auf Störungen zugeschnitten, die 
auf Angst beruhen, darunter PTSD und OCD. 
[…] Wenn die pharmakologischen Wirkungen 
psychedelischer Drogen mit wirksamer und 
fachkundig geführter Psychotherapie kombiniert 
werden, können sie eine neue Sichtweise auf alte 
psychiatrische Probleme bieten und könnten für 
die Psychiatrie einfach der Heilige Gral, das Pe-
nicillin gleich um die Ecke sein.“ (Sessa, 2012, 
S. 195)

Ähnlich sieht es Michael Mithoefer (2020): 

„Die Kombination der kraftvollen Wirkungen 
der Pharmakologie mit der potenziellen Tiefe der 
Psychotherapie ist ein überzeugendes Modell, 
um Fortschritte in den Neurowissenschaften 
und der Psychopharmakologie nutzbar zu ma-
chen, ohne die Komplexität, den Reichtum und 
die angeborenen Fähigkeiten der menschlichen 
Psyche zu ignorieren.“

Die Psychiatrie, von der hier gesprochen wird, 
ist ein Gegenmodell zur aktuellen klinischen 
Psychiatrie und Psychopharmakologie. Sie be-
schränkt sich nicht auf Vorstellungen von einer 
„spezifischen“ Wirkung auf Neurotransmitter 
und Hirnkreisläufe, sondern konzentriert sich 
auf Verstand, Gemüt und mentale Prozesse – 
auch auf unbewussten Ebenen – und auf die 
Interaktion zwischen Therapeuten und Patient. 
Die Pharmaka dienen in diesen Prozessen als 
Facilitatoren. Insofern imponiert der psyche-
delische Revisionismus als Wiederbelebung 
der dynamischen Psychiatrie (unter Einschluss 
des Konzepts der Pharmako-Psychoanalyse im 
Sinne Paul Schilders, 1933), vermengt allerdings 
mit traditionellen Heilmethoden (Maqueda, 
2011) und bei bestimmten führenden Repräsen-
tanten auch mit Elementen der Neuen Spiritua-
lität (Partridge, 2005).

8	� Psychedelische Psychotherapie 
und Neue Spiritualität

Seit ihren Anfängen weist die psychedelische 
Psychiatrie und Psychotherapie eine spirituelle 
Komponente auf. Auch der Neopsychedelismus 
lässt diese Verflechtung erkennen. Langlitz 
wies darauf hin, dass die aktuelle Forschung 
über Halluzinogene von einer „engen Ge-
meinschaft von Forschern“ betrieben wird, die 
„eine bestimmte Kultur teilen, die von den seit 
den 1960er Jahren populär gewordenen, nicht 
kirchlichen Formen der Spiritualität beeinflusst 
wird“, und dass dieser Hintergrund auch die 



Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme und drogenpolitische Reflexion 37

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Behandlungserfahrungen und -ergebnisse der 
Patienten beeinflusst (Langlitz, 2015, Abs. 9). 

Das Studium der einschlägigen Texte kann 
diese Beobachtung bestätigen. Beispielsweise 
enthalten auch Sessas Vorstellungen über die 
heilende Kraft der substanzunterstützten Psy-
chotherapie eine starke spirituelle Komponen-
te, die auf den Einfluss der Behandlungsideo-
logie der 1960er Jahre zurückgeführt werden  
kann.

Der spirituelle Aspekt der revivalisti-
schen Behandlung mit Halluzinogenen ver-
läuft parallel zum anhaltenden theologischen 
Forschungsinteresse an drogeninduzierten 
mystischen Erfahrungen. Wie in der Medizin 
werden auch in der Theologie ältere Studien, 
wie Pahnkes „Karfreitags“-Experiment über 
die mystagogischen und spirituellen Qualitäten 
von Psilocybin (Pahnke, 1963, 1966), in den brei-
teren Kontext der Neurotheologie gestellt (Jo-
seph, 2002) und mit neurowissenschaftlichen 
Methoden repliziert (Griffiths et al., 2006, 2008,  
2011).

Langlitz (2011, 2013) meint in diesem Zu-
sammenhang den neuen Ansatz eines „neuro-
wissenschaftlichen materialistischen Mystizis-
mus“ zu erkennen, den er für die neue Form der 
psychedelischen Psychotherapie für wichtig 
hält. Diese Einstellung erscheint ihm als eine 
Variante des Prinzips von Mystik ohne Religi-
on, die sich auf die Erfahrung der „Ganzheit“ 
als psychischen Zustand und nicht als Erfah-
rung der „mystischen Vereinigung“ im traditi-
onellen Sinne konzentriert. Eine solche Erfah-
rung muss nicht auf religiösen Beweggründen 
und Stilen beruhen und kann daher bei jedem 
in Behandlung befindlichen Menschen eintre-
ten und eine Wirkung entfalten. 

Sessa geht in seiner Argumentation, in der 
er Psychiatrie und spirtuelle Zugänge zur Ein-
heit zu bringen versucht, sehr weit. Er meint, 
dass das Konzept einer religionsungebundenen 
Spiritualität bei einer Neugestaltung der Psy-
chiatrie hilfreich sein könnte, und schlägt vor, 
dass die Disziplin einer neuen Psychiatrie über 
das medizinische (krankheitsfixierte) Modell 
hinausgehen und die psychischen Zustände 
von Glückseligkeit, Erleuchtung und spirituel-
ler Emergenz umfassen sollte: 

„Da es sich um psychische Zustände handelt, ist 
es für Psychiater an der Zeit, diese Worte den 
Religionen abzuringen und sie in die Sphäre 
der Medizin aufzunehmen.“ (Sessa, 2012, S. 
200–201) 

Sessas Position findet sich, fiktionalisiert, in 
seinem Roman „To Fathom Hell or Soar Angelic“ 
(2015), der Geschichte eines frustrierten Psy-

chiaters, der (zusammen mit seinen Patienten) 
dadurch gerettet wird, dass er in den Kreis 
des psychedelischen Revivals gerät und selbst 
zum psychedelischen Psychiater transformiert  
wird.

9	� Diskussion  
und Problembereiche

Nach der Dekretierung der Prohibitionspolitik 
in den späten 1960er Jahren dauerte es mehre-
re Jahrzehnte, bis Halluzinogene wieder, wenn 
auch noch zögerlich, in die amerikanische und 
europäische Avantgarde-Wissenschaft und in 
Therapieexperimente integriert wurden. Der 
Rückblick auf die Merkmale der historischen 
Übergangszeit, in der sich dieser Wandel voll-
zogen hat, ermöglichte es, bestimmte kulturelle 
Entwicklungen zu identifizieren, die insgesamt 
diese Wende erleichtert haben.

Ganz sicher waren die „Jahrzehnte des 
Gehirns“ ein fruchtbarer Boden für die Neu-
bewertung von Halluzinogenen. Die For-
schungsschwerpunkte, die gesetzt wurden, er-
möglichten eine „normalisierte Sicht“ auf diese 
Substanzen. Sie wurden nicht mehr lediglich als 
die Zaubertränke der 1960er Jahre angesehen, 
sondern wurden wieder in den Rang psycho-
aktiver Substanzen gerückt, die geeignet sind, 
neuropsychopharmakologische Forschungsbe-
reiche zu eröffnen. So konnte Stephan Szara im 
Jahr 1994 an seine früheren Forschungsinteres-
sen anknüpfen und schreiben: 

„Nach mehr als zwanzig Jahren bewusster Ver-
nachlässigung und Einschränkung der recht-
lichen Rahmenbedingungen ist es an der Zeit, 
insbesondere im Hinblick auf die gegenwärtige 
Konzentration auf das ‚Jahrzehnt des Gehirns‘, 
den potenziell immensen heuristischen Wert 
dieser Medikamente anzuerkennen und hervor-
zuheben, dass er die Erforschung der neurobio-
logischen Grundlagen einiger grundlegender 
Dimensionen psychischer Funktionen unter-
stützt.“ (Szara, 1994, S. 38)

Die Neubewertung innerhalb Wissenschaft 
und Psychiatrie kann allerdings das Dilemma 
nicht lösen, dass die psychedelischen Substan-
zen und ihr Gebrauch ein mehrdimensionaler 
kultureller Inhalt sind. Es ist sehr fraglich, ob 
ein „psychiatrischer Reduktionismus“ das Pro-
blem des Halluzinogengebrauchs in seiner ge-
sellschaftspolitischen Dimension zur Lösung 
bringen und der Prohibition der Substanzen 
wirksam begegnen kann. 

Während der 1960er Jahre löste die Verwi-
schung der Grenzen zwischen medizinischem 



A. Springer38

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

und nicht-medizinischem Gebrauch und die 
Entwicklung von subkulturellem Drogenkon-
sum moralische Panik aus und führte schließ-
lich zum Verbot von Psychedelika, wodurch 
die Psychiatrie ihrer therapeutischen Verwen-
dung beraubt wurde. Um eine Wiederholung 
solcher Entwicklungen zu vermeiden, versucht 
die neue Form der psychedelischen Psychiatrie, 
Grenzen zu setzen und sich so wissenschaft-
lich wie möglich darzustellen. Die Botschaft 
des Heffter-Instituts ist einfach: Psilocybin ge-
hört in die Psychiatrie. Auf der Website des In-
stituts heißt es, dass Psilocybin ein wirksames 
Medikament ist und dass die in der Forschung 
gefundenen positiven Wirkungen nur erreicht 
werden, wenn die Substanz von einem Arzt 
verschrieben und in einem therapeutischen 
Umfeld eingesetzt wurde. Dabei wird betont, 
dass die Sicherheit des Gebrauchs von Psilocy-
bin nicht nachgewiesen werden kann, wenn es 
außerhalb einer strukturierten klinischen oder 
Laborumgebung verwendet wird, und folge-
richtig vor einem Freizeitkonsum von Psilocy-
bin gewarnt, da möglicherweise unerwünschte 
psychologische Reaktionen eintreten können.

Sessa schließt sich dieser Einstellung an 
und gibt den Angehörigen medizinischer Be-
rufe konkrete Ratschläge (Sessa, 2012, 2014). Er 
fordert von ihnen, dass sie sich einem „kon-
servativen Paradigma“ verpflichten sollen (das 
heißt den Regeln der neurowissenschaftlichen 
Forschung und Praxis), und formuliert die An-
weisung: 

„Vermeiden Sie es, den hedonistischen Freizeit-
konsum nicht-psychedelischer, destruktiverer 
Medikamente mit den nüchternen Absichten der 
medizinischen Psychiatrie in Einklang zu brin-
gen. Bei den Substanzen, wie wir sie einsetzen, 
handelt es sich nicht um Freizeitdrogen, sondern 
um medizinische Wirkstoffe, pharmakologische 
Verbindungen, die zum größten Teil in Laborato-
rien von und für Mediziner entwickelt wurden. 
Dort ist ihr Ursprung zu finden und sie haben es 
verdient, auch dorthin zurückzukehren.“ (Sessa, 
2012, S. 200) 

Dieser Aufruf kann als eine Strategie verstan-
den werden, die helfen soll, die psychedelische 
Psychotherapie durch die Hintertür hereinzu-
holen. Diese Methode könnte sich aber auch als 
kontraproduktiv erweisen, die Kluft zwischen 
medizinischem und sozialem Drogengebrauch 
vergrößern, die Gefährlichkeit des sozialen Ge-
brauchs überbewerten, Angst erzeugen und 
prohibitive Haltungen bestätigen. Carl Hart, 
2019, warnt vor derartigen Auswirkungen ei-
nes „psychedelic exceptionalism“. Auch Elias 
Dakwar, der als Psychiater an der Columbia 

University Ketamin-Forschung betreibt, warnt 
davor, die Psychedelika isoliert aus dem Klassi-
fikationsschema der UN-Konvention herauszu-
nehmen. Letztlich würde ein derartiger Akt die 
Verbotspolitik legitimieren und anti-prohibiti-
ven und dekriminalisierenden Bestrebungen 
entgegenarbeiten (Lawlor, 2020). 

9.1	� Die psychiatrischen Kontroversen 
und die Problemlage  
des Neo-Psychedelismus

Auch wenn es eine wachsende Zahl von Be-
richten über erfolgreiche Behandlungsversuche 
gibt und das Thema die Mainstream-Medien 
erreicht hat, hat die psychedelische Renais-
sance bislang kaum Auswirkungen auf den 
kulturellen Rahmen. Akzeptanz und Unter-
stützung finden die wissenschaftlichen und 
therapeutischen Versuche in den Kreisen der 
psychedelischen Kultur, nicht aber in der brei-
ten Öffentlichkeit und auch nicht im weiteren 
professionellen Diskurs. Der vollen Integration 
des Neo-Psychedelismus stehen weiter schwer-
wiegende Hemnisse im Weg. 

Die Akzeptanz der (wissenschaftlichen) 
psychedelischen Renaissance, ihrer Ziele und 
Methoden, wird einerseits dadurch behindert, 
dass innerhalb des akademischen Diskurses die 
Bereitschaft besteht, sie als Pseudowissenschaft 
zu diskreditieren, andererseits auch durch be-
stimmte verkrustete Einstellungen innerhalb 
der nichtwissenschaftlichen psychedelischen 
Gemeinschaft. 

Für die Behandlungsmethode besteht in-
nerhalb der akademischen Psychiatrie kein 
Konsens über die spezielle substanzfokussierte 
Sichtweise, die von führenden Vertretern des 
neuen Konzepts der psychedelischen Behand-
lung vertreten wird. Eine Debatte zwischen 
Lieberman (2017) und Mithoefer, Feduccia, 
Jerome und Doblin (2017) über die therapeuti-
schen Auswirkungen von MDMA bei posttrau-
matischer Belastungsstörung mag als Beispiel 
dienen. In solchen Disputen manifestiert sich 
wohl auch ein traditioneller und keineswegs 
überwundener Paradigmenkampf innerhalb 
der psycho-neuro-wissenschaftlichen Gemein-
schaft. 

In den 1960er Jahren repräsentierte Leo Hol-
lister, der selbst von der Vorstellung einer „ide-
alen psychotherapeutischen Droge“ fasziniert 
war, die Gegnerschaft der psychedelischen Be-
handlung auf akademisch-wissenschaftlichem 
Niveau. Bei dem Versuch, Defizite auf Seiten 
seiner Vertreter und ihres professionellen Out-
puts zu identifizieren, behauptete er, dass die 
Qualität der Behandlungsstudien und ihrer 



Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme und drogenpolitische Reflexion 39

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Auswertung unter schlecht definierten Pati-
entenproben, vagen Behandlungszielen und 
Bewertungsverfahren und dem Fehlen von 
Kontroll- oder Vergleichsgruppen litt. Er be-
zichtigte die Protagonisten der Halluzinogen-
behandlung, überzogene Behauptungen auf-
zustellen, und wies darauf hin, dass viele von 
ihnen nicht mit anderen Arten psychiatrischer 
Drogenbehandlungen vertraut seien und daher 
wenig oder keine Erfahrung mit der Bewertung 
von Drogenwirkungen hätten. 

Insgesamt warf er dem LSD-Kult und der 
psychedelischen Bewegung vor, eine „neue 
Form des Anti-Intellektualismus“ in dramati-
scher Gestalt zu sein (Hollister, 1968, S. 156).

Es muss hinterfragt werden, ob die Aktivi-
täten und Behauptungen im Rahmen der psy-
chedelischen Renaissance derartige Argumen-
te obsolet erscheinen lassen. Die Kritik an der 
methodischen Qualität ist nicht mehr gültig, da 
die meisten neuen Studien zur therapeutischen 
Anwendung von Halluzinogenen in Form von 
kontrollierten Studien durchgeführt werden 
und den allgemeinen Standards der klinischen 
Forschung entsprechen. Andererseits ist zu 
bedenken, dass die Wirkung der Psychedelika 
angesichts der Rolle, die Set und Setting in der 
psychedelischen Erfahrung spielen, mit her-
kömmlichen klinischen Studien nicht vollstän-
dig getestet werden kann und ein geeignetes 
Forschungsparadigma noch entwickelt werden 
muss (Langlitz, 2015). Ebenso ist zu bedenken, 
dass der psychedelischen Bewegung stets ein 
gewisses Maß an Proselytentum immanent war 
und dass immer wieder die Bereitschaft zu pro-
blematischen Experimenten beobachtet werden 
konnte. 

Die neo-psychedelische Rhetorik hat sich 
nicht von überzogenen Behauptungen befreit. 
Selbst renommierte Wissenschaftler wie Nutt 
tendieren zu Übertreibungen (z. B. Cormier, 
2016; Devlin, 2015). Ebenso neigen auch einige 
einflussreiche neo-psychedelische Psychiater 
dazu, den Einfluss der Drogen auf die kulturel-
le Entwicklung in den 1960er und 1970er Jah-
ren überzubewerten. Zum Beispiel wurde in 
der Einführung zum World Psychedelic Forum 
2008 ausgeführt, dass die historische Betrach-
tung zeigt, dass die „bewusstseinserweiterte“ 
Hippie-Gegenkultur einen nachhaltigen Ein-
fluss auf die Gesellschaft ausübte: 

„Ohne die seelische Öffnung und die sensori-
schen Stimuli der Psychedelika würden viele 
der sozialen, kulturellen und ökologischen Fort-
schritte, die heute selbstverständlich sind, in 
unserem Leben fehlen.“ (Hagenbach & Werth-
müller, 2008)

Interessanterweise hat Metzner, eine der füh-
renden Persönlichkeiten der Psychedelia der 
1960er Jahre und ein Mitarbeiter von Timothy 
Leary, eine viel konservativere Rückschätzung 
der Auswirkungen von Drogenerfahrungen in 
der Gegenkultur der 1960er Jahre: 

„Die Teilnehmer an der vielgestaltigen revoluti-
onären Bewegung besaßen diese Qualität der Be-
wusstseinserweiterung, auch wenn nur eine sehr 
kleine Zahl der an diesen Bewegungen beteilig-
ten Personen von den Drogen wusste.“ (Dass et. 
al., 2010, S. 221)

Die enge Verbindung zwischen der neuen psy-
chedelischen Psychiatrie und der postmoder-
nen Spiritualität sowie die Vorherrschaft des 
transpersonalen Grofianischen Interpretations- 
und Behandlungsansatzes (Meckel-Fischer, 
2015) und Sessas postmoderne Vision einer re-
spiritualisierten Psychiatrie sind evtl. geeignet, 
in der wissenschaftlichen Gemeinschaft Be-
fürchtungen über einen Prestigeverlust der kli-
nischen Psychiatrie, antipsychiatrische Tenden-
zen und das Verwischen der Grenzen zwischen 
spirituellen Bewegungen und Psychiatrie/Psy-
chotherapie hervorrufen.

Einige Ergebnisse von Langlitz (2013) wei-
sen in diese Richtung. Während seiner ethno-
graphischen Feldforschung unter Halluzino-
genforschern traf er Wissenschaftler, die die 
Idee, dass sie über spirituelle Zustände forschen 
könnten, völlig ablehnten. Sie fühlten sich selbst 
als strenge Neurowissenschaftler, die an verän-
derten Bewusstseinszuständen arbeiteten; jede 
spiritualistische Interpretation der Drogener-
fahrung wurde von ihnen als eine Spielart re-
gressiven Denkens angesehen. Ihre Sichtweise 
ähnelte Hollisters früher Kritik. Wissenschaft-
ler, die im „modernen“ materialistischen For-
schungsparadigma verwurzelt sind, können 
Sessas Projekt einer Psychiatrie, die qualitativ 
hochwertige Forschung mit traditionellen Heil-
methoden verbindet, nicht akzeptieren. Sie 
klassifizieren die psychedelische Renaissance 
aufgrund ihrer spirituellen Neigungen als eine 
Art „Okkultur“ (Springer, 2015).

Tatsächlich stellt die Verwischung der 
Grenzen zwischen therapeutischer und spiri-
tueller Intervention ein Problem dar. Die spi-
rituelle/religiöse/nicht-religiöse Identität des 
Psychologen ist widersprüchlich und komplex, 
und der spirituelle und religiöse Inhalt in der 
Interaktion mit Patienten stellt die therapeuti-
sche Arbeit vor erhebliche Herausforderungen 
(Magaldi-Dopman, Park-Taylor & Ponterotto, 
2011). Viele Patienten und Psychotherapeuten 
neigen in keiner Hinsicht zu spirituell begrün-
deten Interpretationen. Darüber hinaus fordern 



A. Springer40

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Berufsrichtlinien und Behandlungsgesetze be- 
kanntlich eine strikte Trennung zwischen  
wissenschaftsbasierten psychotherapeutischen 
Behandlungen und religiösen/spirituellen In-
terventionen. Letztere entsprechen nicht den 
Anforderungen der Therapiegesetzgebung, 
werden nicht als Behandlungen akzeptiert, und 
ihre Kosten werden von den Krankenkassen 
nicht übernommen. 

10	� Reflexion über die kulturelle 
Integration des psychedelischen 
Zugangs – die Notwendigkeit 
eines neuen Kontrollparadigmas 

Die Idee, Halluzinogene über hochrangige neu-
rowissenschaftliche Forschung in den thera-
peutischen Mainstream zu bringen, stößt, wie 
auch der Versuch, Halluzinogene ausschließ-
lich als medizinische Wirkstoffe zu definieren 
und jede außermedizinische Anwendung zu 
verurteilen, wohl bald an ihre Grenzen. Es ist 
nicht plausibel, die starke kulturelle Tendenz 
zu leugnen, Psychedelika außerhalb der Me-
dizin für verschiedene Zwecke einzusetzen. 
Diese Anwendungsmuster gehen der medizini-
schen Verwendung voraus und gehen über sie 
hinaus (Springer, 2012).

Ben Sessa ist sich dieser Situation sehr wohl 
bewusst und relativiert seine eigene, weiter 
oben skizzierte, szientistisch-reduktionistische 
Position, indem er eine Zukunftsvision ent-
wirft, in der sich medizinische und kulturelle 
Bereiche überschneiden: 

„Psychedelische Medikamente müssen in Zu-
kunft nicht nur auf klinische Populationen be-
schränkt bleiben, sondern könnten viel größeren 
Gruppen von gesunden Menschen zur Verfü-
gung gestellt werden. Sie könnten diese Substan-
zen unter angemessener Aufsicht in lizenzierten 
Räumlichkeiten für ihr persönliches psycho-
spirituelles Wachstum und ihre persönliche Ent-
wicklung verwenden.“ (Sessa, 2012, S. 201)

Mit diesem Vorschlag positioniert er sich im 
Einklang mit dem Grundargument von MAPS, 
dass nicht nur medizinische, sondern auch 
rechtliche und kulturelle Kontexte entwickelt 
werden sollten, damit Menschen von psychoak-
tiven Substanzen profitieren können. Derartige 
Überlegungen über Änderung in der drogen-
politischen Einstellung sind von entscheiden-
der Bedeutung, da die verschiedenen Bereiche 
des psychedelischen Drogengebrauchs mitein-
ander verflochten sind. Der aktuelle rechtliche 
Rahmen stellt allen Arten des Gebrauchs, jen-

seits des therapeutischen Experiments, Hinder-
nisse in den Weg.

Amanda Feilding (2014) identifizierte die 
Hemmnisse, die aus der prohibitiven Einstel-
lung der UN-Konventionen für Forschung und 
Ausweitung der psychedelischen Behandlung 
erwachsen:
–	� Die ethische Legitimierung der Unter-

suchungen ist schwer zu erreichen. Das 
schreckt auch Forscher ab, die interessiert 
und willig wären, Untersuchungen zu Hal-
luzinogenen durchzuführen. Sie versuchen 
erst gar nicht, ein Projekt einzureichen. Die-
ses Problem betrifft in besonderer Weise 
Untersuchungen mit LSD.

–	� Die hohen Kosten und weitere Komplikatio-
nen, die entstehen, wenn man die Lizenzen 
erwirbt, die es ermöglichen, mit den Subs-
tanzen zu arbeiten.

–	� Die exzessiven Regulierungen, denen die 
legalisierte Produktion der Substanzen un-
terworfen ist, führt dazu, dass nur wenige 
Anbieter auf dem Markt sind und dass da-
her auch Forscher, die ein bewilligtes Pro-
jekt durchführen wollen, Schwierigkeiten 
bei der Beschaffung haben und mit hohen 
Preisen konfrontiert sind.

–	� Die Tabuierung des Themas führt dazu, 
dass akademische Institutionen keine hohe 
Bereitschaft zeigen, sich an psychedelischen 
Projekten zu beteiligen; vor allem auch weil 
sie missgünstige Berichterstattung in den 
Medien fürchten und dass auch Sponsoren 
sich aus den gleichen Gründen eher zurück-
haltend verhalten. 

Die Zukunft der psychedelischen Renaissance 
hängt dementsprechend wesentlich von der 
Entwicklung des regulatorischen Rahmens 
ab. Die Psychedelica-unterstützte Erforschung 
des Geistes, ebenso wie die psychedelische 
Behandlung, erfordert die Zugänglichkeit der 
Substanzen. 

Im Rahmen des neuen Diskurses über den 
medizinischen Halluzinogengebrauch sieht 
sich die auf den UN-Konventionen basierte 
gesetzliche Vorgabe zunehmender Kritik aus-
gesetzt. Es wird der Vorwurf erhoben, dass 
sie die Forschung behindert und bedürftigen 
Patienten Behandlungsmöglichkeiten vorent-
hält. Folglich besteht die Forderung nach einer 
Neuklassifizierung von Halluzinogenen, damit 
Forscher ihr therapeutisches Potenzial untersu-
chen können (Rucker, 2015; Argento et al., 2017) 
und dass die Substanzen als legale Arzneimit-
tel Anwendung finden können.

Es gibt Anzeichen dafür, dass sich die hal-
luzinogengestützte Therapie als reguläre psy-
chiatrische Behandlung durchsetzen könnte. 
Zum Beispiel hat in den USA die FDA es An-



Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme und drogenpolitische Reflexion 41

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

fang 2020 ermöglicht, dass Menschen, die unter 
einer schweren posttraumatischen Belastungs-
störung leiden, im Rahmen eines „Expanded 
Access“-Programms Zugang zu einer MDMA-
unterstützten Psychotherapie finden können, 
obwohl die laufende Phase-3-Studie, die derzeit 
zu dieser Thematik an 15 Einrichtungen in den 
USA, in Kanada und in Israel abläuft, erst 2021 
abgeschlossen werden wird (MAPS, 2020). In 
Europa wird derzeit eine Phase-2-MDMA-Stu-
die in Angriff genommen. Die sich abzeichnen-
den Ergebnisse könnten Auswirkungen auf die 
künftige medizinische und neurowissenschaft-
liche Forschung, Aus- und Weiterbildung und 
auf die internationale Gesundheits- und Dro-
genpolitik haben. Der aktuelle kulturelle Trend 
zur Entkriminalisierung und Normalisierung 
aller Arten des Drogenkonsums, zusammen 
mit erfreulichen Botschaften aus der wissen-
schaftlichen und medizinischen Gemeinschaft, 
sollte einen Wandel hin zu einer nicht vorwie-
gend auf Kontrolle, Verbot und Strafe ausge-
richteten Drogenpolitik erleichtern. Es wäre 
an der Zeit, eine ausgewogene Politik auszu- 
arbeiten. 

Um die Erkenntnisse, die in der medizini-
schen und psychotherapeutischen Forschung 
und experimentellen Praxis generiert wurden, 
für die Versorgung therapiebedürftiger Perso-
nen und für spezielle individuelle Interessen im 
außermedizinischen Raum nutzen zu können, 
bedarf es einer neuen Art von diversifizierten 
Kontrollmechanismen, die den kontrollierten 
Gebrauch von Halluzinogenen in verschiede-
nen Milieus und für verschiedene Bedürfnisse 
ermöglichen.

10.1	 Die drogenpolitische Dimension

Grundsätzlich ist es illusorisch, auf einer rein 
medizinischen Verwendung von Halluzino-
genen zu bestehen. Der seit Langem bekann-
te „rekreationale“ Wert der Substanzen und 
ihre (sub/gegen)-kulturellen Befrachtungen 
erschweren es, ihren Gebrauch auf den klini-
schen Raum zu beschränken und lassen der-
artige Regulierungsversuche als ausschließlich 
politisch motiviert erscheinen. Es wäre ange-
zeigt, angemessene Regeln für die verschiede-
nen Arten der Verwendung (wissenschaftliche 
Verwendung, medizinische Verwendung und 
Verwendung, die von verschiedenen kulturel-
len Triebkräften und individuellen Bedürfnis-
sen angetrieben wird) zu finden, die einen si-
cheren Gebrauchskontext schaffen. 

Dergestalt veränderte kulturelle Rahmen-
bedingungen könnten einem informierten 
Umgang mit psychedelischen Fragen den Weg 

bereiten und jene Freiheit verschaffen, die For-
schung und therapeutische Anwendungen 
benötigen. Sie sind wohl auch eine Grundvor-
aussetzung dafür, dass sich das Schaukelspiel 
zwischen Liberalisierung und Akzeptanz und 
Verteufelung nicht ständig wiederholt.

Würde der Würgegriff der Prohibition nur 
für Forschung und Behandlung gelockert, aber 
für alle anderen Arten und Kontexte des Hallu-
zinogenkonsums unverändert bleiben, wäre die 
sich daraus ergebende Situation hingegen jener 
sehr ähnlich, die in den 1960er Jahren bestand 
und letztlich in die Sackgasse führte, in der wir 
uns heute befinden. Die Geschichte hat gezeigt, 
dass das Wissen um die positiven Eigenschaf-
ten der Drogen und ihres Konsums ein schwa-
ches Argument ist, wenn einmal moralische 
Panik vorherrscht. Ebenso ist bekannt, dass die 
Prohibition zur Schaffung illegaler Laboratori-
en führte und dass es einen Zusammenhang 
zwischen der Fortsetzung des therapeutischen 
Gebrauchs und dem Aufblühen illegaler Märk-
te gab (Schou, 2010).

In einem früheren Aufsatz (Springer, 2012) 
plädierte der Autor bereits für ein umgestalte-
tes Kontrollparadigma, das unterschiedliche 
Interpretationen des Drogenkonsums zulässt, 
sowie für die Entwicklung eines toleranten kul-
turellen Rahmens.

Wie schon gesagt: Eine Änderung auf regu-
latorischer Ebene scheint derzeit, angesichts der 
zunehmenden Tendenz zur Entkriminalisie-
rung, die von gut etablierten und respektierten 
Gremien und Personen unterstützt wird, mög-
lich. Zur Untermauerung solcher Forderungen 
ist jedoch intensive Forschung zu soziokultu-
rellen und ethnologischen Fragestellungen und 
ein Ausbau interdisziplinärer Forschung und 
Konzeptualisierung erforderlich. Neurowis-
senschaftliche Forschung allein, die sich eng 
auf die Wirkungen von Drogen konzentriert, 
wird in diesem Zusammenhang nicht hilfreich 
sein. Selbst wenn sie auf höchstem Qualitäts-
niveau durchgeführt wird, können die Ergeb-
nisse für eine kulturbezogene Interpretation 
und als Katalysator für einen kulturellen Wan-
del bedeutungslos sein. Die Umsetzung eines 
transdisziplinären Designkonzepts, das 1959 
von Wallace als Ergebnis seiner Studien über 
die amerikanischen Ureinwohner vorgeschla-
gen wurde, könnte als Modell herangezogen 
werden. Wallace forderte systematische Ex-
perimente, in denen untersucht wird, wie der 
Kontext der Drogenverabreichung die Aus-
wirkungen von Halluzinogenen und anderen 
psychoaktiven Substanzen bestimmt. Gemäß 
diesem Vorschlag können wir uns einen brei-
teren Forschungskontext vorstellen, in dem pla-
zebokontrollierte Studien durch kulturelle und 



A. Springer42

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

situative Kontrollen ergänzt werden, um Daten 
zu generieren, die für den Aufbau eines geeig-
neten kulturellen Umfelds nützlich sein könn-
ten (Langlitz, 2011).

Viele verschiedene Optionen für eine ver-
nünftige Drogenpolitik wurden bereits artiku-
liert, einige davon bereits in der ersten Phase der 
psychedelischen Forschung. Osmond, einer der 
ersten psychedelischen Psychiater, schlug ei-
nen vielschichtigen Ansatz zur Drogenregulie-
rung vor, der Investitionen von medizinischen,  
politischen und kulturellen Akteuren erfordern 
würde. Diese sollten Verantwortlichkeiten tei-
len und Kontrollparameter entwickeln, um die 
Voraussetzungen für eine echte Interaktion zu 
schaffen (Dyck, 2008). Dieser Vorschlag könnte 
es durchaus wert sein, erneut aufgegriffen zu 
werden. 

Halluzinogene und ihr Gebrauch sind eine 
komplexe Angelegenheit. Sie enthalten das 
Versprechen des „Paradieses jetzt“, aber auch 
die Gefahr der „Apokalypse jetzt“. Es sind die 
Menschen selbst und der kulturelle Rahmen, 
die darüber entscheiden, ob psychoaktive Sub-
stanzen jeglicher Art sich nützlich oder zerstö-
rerisch auswirken.

Literatur

Alice Rap Project. (2017, March). Reframing the 
science and policy of nicotine, illegal drugs and 
alcohol – conclusions of the ALICE RAP Project. 
doi:10.12688/f1000research.10860.1

Abdallah, C. G., Sanacora, G., Duman, R. S. & 
Krystal, J. H. (2015). Ketamine and rapid-act-
ing antidepressants: A window into a new 
neurobiology for mood disorder therapeutics. 
Annual Review of Medicine, 66, 509–523.

Albert Hofmann Foundation. (2008). Our mission. 
Retrieved from http://www.hofmann.org/  
(accessed 13.01.2021). 

Argento, E., Strathdee S. A., Tupper K., Braschel M., 
Wood E. & Shannon K. (2017). Does psyche-
delic drug use reduce risk of suicidality? Evi-
dence from a longitudinal community-based 
cohort of marginalised women in a Canadian 
setting. BMJ Open, 7(9), e016025. doi:10.1136/
bmjopen-2017-016025

Arnold, O. H. (1955). Untersuchungen zur Frage 
des Zusammenhangs zwischen Erlebnisvoll-
zug und Kohlehydratstoffwechsel. Wiener Zeit- 
schrift für Nervenheilkunde und deren Grenzgebie-
te, 10(1), 85–120.

Arnold, O. H., Burlan, K., Gestring, G. F., Presslich, 
O. & Saletu, B. (1971). The effect of DMT and 
LSD on acoustic evoked potentials. Electroen-
cephal Clin Neurophys, 30, 167–170. 

Arnold, O. H. & Hoff, H. (1953a). Untersuchungen 
über die Wirkungsweise von Lysergsäuredi-
äthylamid (1. Mitteilung). Wiener Zeitschrift für 
Nervenheilkunde und deren Grenzgebiete, 6(2-3): 
129–150.

Arnold, O. H. & Hoff, H. (1953b). Körperschema
störungen bei LSD 25. Wiener Zeitschrift für 
Nervenheilkunde und deren Grenzgebiete, 6(4), 
259–274.

Arnold, O. H. & Hoff, H. (1962). Neuroleptika, Tran-
quilizer und Antidepressiva. Zusammenfassende 
kritische Darstellung. Wien: Hollinek.

Arnold, O. H. & Hofmann, G. (1955), Untersu-
chungen über Bernsteinsäureeffekte bei LSD-
25-Vergiftungen und -Schizophrenien. Wiener 
Zeitschrift für Nervenheilkunde und deren Grenz-
gebiete, 11(1), 92–104.

Arnold, O. H., Hofmann, G. & Leupold-Löwenthal, 
H. (1957). Untersuchungen zum Schizophre-
nieproblem. Wiener Zeitschrift für Nervenheil-
kunde und deren Grenzgebiete, 13(4), 370–385.

Arnold, O. H., Hofmann, G. & Leupold-Löwenthal, 
H. (1958). Untersuchungen zum Schizophre-
nieproblem (IV. Mitteilung). Wiener Zeitschrift 
für Nervenheilkunde und deren Grenzgebiete, 
15(1), 15–27.

Balis, G. U. (1966). The use of psychotomimetic and 
related consciousness-altering drugs. In S. Ar-
ieti (Ed.), American handbook of psychiatry (Vol. 
3, pp. 180–191). New York: Basic.

Bastiaans, J. (1973). Vom Menschen im KZ und vom 
KZ im Menschen: Ein Beitrag zur Behandlung 
des KZ-Syndroms und dessen Spätfolgen. In 
Bund Jüdischer Verfolgter des Naziregimes 
[Typoskript]. Psychiatrische Universitätklinik 
Leiden, Jelgersma Klinik Oegstgeest.

Becker, A. M. (1949). Zur Psychopathologie der 
Lysergsäurediäthylamid-Wirkung. Wiener 
Zeitschrift für Nervenheilkunde und deren Grenz-
gebiete, 2(4), 402–408.

Beckley Foundation. (2017a). Psychedelic research, 
changing minds. Retrieved from http://beckley-
foundation.org/ (accessed 24.01.2021).Beckley 
Foundation. (2017b). Clinical applications. Re-
trieved from http://beckleyfoundation.org/ 
science/clinical-therapeutic-actions/ (ac-
cessed 24.01.2021).

Beckley Foundation. (2017c). Beckley foundation 
scientific programme. Retrieved from http://
beck leyfou ndat ion.org/wp-content/up 
loads/2017/02/Scientific-Programme-Feb17_
low_res.pdf (accessed 24.01.2021). 

Berridge, C. W. & Devilbiss, D. M. (2011). Psy-
chostimulants as cognitive enhancers: The 
prefrontal cortex, catecholamines, and atten-
tion-deficit/hyperactivity disorder. Biological 
Psychiatry, 69(12), e101–e111.

Brauser, D. (2017, Aug. 30). FDA okays clinical trial 
testing of psychedelic drug for PTSD. Medscape 



Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme und drogenpolitische Reflexion 43

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Medical News. Retrieved from https://www.
medscape.com/viewarticle/885042 (accessed 
24.10.2021). 

Calder, A. & Jäckel, L. (2020). Microdosing psychedel-
ics biohack or placebo? Results from the Interdisci-
plinary Conference of Psychedelic Research 2020. 
https://mind-foundation.org/microdosing-
psychedelics/?lang=de (accessed 30.01.2021)

Caldwell, W. V. (1968). LSD psychotherapy. New 
York: Grove.

Carhart-Harris, R. L., Erritzoe D., Williams T., 
Stone, J. M., Reed, L. J., Colasanti, A. et al. 
(2012). Neural correlates of the psychedelic 
state as determined by fMRI studies with psi-
locybin. Proceedings of the National Academy of 
Sciences of the United States of America, 109(6), 
2138–2143.

Carhart-Harris, R. L., Kaelen M., Whalley M. G., 
Bolstridge M., Feilding A. & Nutt, D. J. (2015). 
LSD enhances suggestibility in healthy vol-
unteers. Psychopharmacology (Berl), 232(4), 
785−794.

Carhart-Harris, R. L., Roseman, L., Bolstridge, M., 
Demetriou, L., Pannekoek, J. N., Wall, M. B. et 
al. (2017). Psilocybin for treatment-resistant 
depression: fMRI-measured brain mecha-
nisms. Scientific Reports, 7, 13187. 

Carhart-Harris, R. L., Roseman, L., Haijen, E. et 
al. (2018). Psychedelics and the essential im-
portance of context. J Psychopharmacol (Oxford), 
32(7), 725–731. doi:10.1177/0269881118754710 

Cormier, Z. (2016, April). Landmark study reveals 
the effect of LSD on the brain. Science Focus. Re-
trieved from www.sciencefocus.com/article/ 
landmark-study-reveals-effect-of-lsd-on-brain 
(accessed 24.01.2021). 

Dass, R., Metzner, R. & Bravo, G. (2010). Birth of a 
psychedelic culture: conversations about Leary, the 
Harvard experiments, Millbrook and the Sixties. 
Santa Fe: Synergetic.

Davenport, L. (2016, Sept. 27). How ecstasy aug-
ments psychological therapy in PTSD. Med-
scape. Retrieved from https://www.medscape. 
com/viewarticle/869329 (accessed 24.01.2021). 

Der Spiegel (1953, Nr. 47, 18. Nov.). Wahnsinn nach 
Rezept. https://www.spiegel.de/spiegel/print/ 
d-25657989.html (abgerufen am 25.01.2021).

Devlin, H. (2015, March 5). Psychedelic drugs 
like LSD could be used to treat depression, 
study suggests. The Guardian. Retrieved from, 
https://www.theguardian.com/science/2015/
mar/05/psychedelic-drugs-like-lsd-could-be- 
used-to-treat-depression-study-suggests (ac-
cessed 24.01.2021). 

Doblin, R. & Burge, B. (Eds.). (2014). Manifesting 
minds. Santa Cruz: MAPS.

Dyck, E. (2008). Psychedelic psychiatry: LSD from 
clinic to campus. Baltimore: Johns Hopkins Uni-
versity Press.

Ebenezer, L. (2010). Operation Julie: The world’s 
greatest LSD bust. Talybont, UK: Y Lolfa.

Einstein, S. (1975). Beyond drugs. New York: Per-
gamon.

Emmasofia. (o.J.). https://emmasofia.no/
Erowid Experience Vaults. https://erowid.org/expe-

riences/subs/exp_1PLSD.shtml
Feilding, A. (2012, Feb. 6). Magic mushrooms, in-

ternational law and the failed ‘war on drugs’. 
The Guardian. Retrieved from https://www.
theguardian.com/science/2012/feb/06/
magic-mushrooms-law-war-drugs (accessed 
25.01.2021). 

Feilding A. (2014). Cannabis and the psychedelics: 
reviewing the UN drug conventions. In B. C. 
Labate & C. Cavnar (Eds.), Prohibition, religious 
freedom and human rights: regulating traditional 
drug use (pp. 189–210). New York: Springer.

Fernández, X. & Fábregas, J. M. (2014). Experience 
of treatment with ayahuasca for drug addic-
tion in the Brazilian Amazon. In B. C. Labate 
& C. Cavnar (Eds.), The therapeutic use of Aya-
huasca (pp. 161–182). Berlin: Springer.

Findling, R. L. (2008). Evolution of the treatment 
of attention-deficit/hyperactivity disorder in 
children: a review. Clinical Therapeutics, 30(5), 
942–957. 

Franke, A. G., Gränsmark, P., Agricola, A., Schüh-
le, K., Rommel, T., Sebastian, A. et al. (2017). 
Methylphenidate, modafinil, and caffeine for 
cognitive enhancement in chess: a double-
blind, randomised controlled trial. European 
Neuropsychopharmacology, 27(3), 248–260.

Gasser, P., Holstein, D., Michel, Y., Doblin, R., 
Yazar-Klosinski, B., Passie, T. & Brenneisen, 
R. (2014). Safety and efficacy of lysergic acid 
diethylamide-assisted psychotherapy for anxi-
ety associated with life-threatening diseases. 
Journal of Nervous and Mental Disease, 202(7), 
513–520.

Gasser, P., Kirchner, K. & Passie, T. (2015). LSD-
assisted psychotherapy for anxiety associated 
with a life-threatening disease: a qualitative 
study of acute and sustained subjective effects. 
Journal of Psychopharmacology, 29(1), 57–68.

Greenfield, R. (2016). Bear: The life and times of Au-
gustus Owsley Stanley III. New York: Dunne.

Grinspoon, L. & Bakalar, J. B. (1979). Psychedelic 
drugs reconsidered. New York: Basic.

Griffiths, R. R., Richards, W. A., McCann, U. & 
Jesse, R. (2006). Psilocybin can occasion mys-
tical-type experiences having substantial and 
sustained personal meaning and spiritual 
significance. Psychopharmacology (Berl), 187(3), 
268–283.

Griffiths, R. R., Richards W. A., Johnson M. W., 
McCann D. U. & Jesse, R. (2008). Mystical-type 
experiences occasioned by psilocybin mediate 
the attribution of personal meaning and spiri-



A. Springer44

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

tual significance 14 months later. Journal of Psy-
chopharmacology, 22(6), 621–632.

Griffiths, R. R., Johnson, M. W., Richards, W. A., 
Richards, B. D., McCann, U. & Jesse, R. (2011). 
Psilocybin occasioned mystical-type experi-
ences: immediate and persisting dose-related 
effects. Psychopharmacology, 218(4), 649−665.

Grob, C. S., Danforth, A. L., Chopra, G. S., Hagerty, 
M., McKay, C. R., Halberstadt, A. L. & Greer, 
G. R. (2011). Pilot study of psilocybin treatment 
for anxiety in patients with advanced-stage 
cancer. Archives of General Psychiatry, 68(1), 
71−78.

Hagenbach, D. A. & Werthmüller, L. (2008). Geleit-
wort zum World Psychedelic Forum 2008. http://
www.psychedelic.info/index_2_eng.html (ab-
gerufen am 01.02.2021).

Hawk, L. W. jr., Fosco, W. D., Colder, C. R., Wax-
monsky, J. G., Pelham, W. E. jr. & Rosch, K. 
S. (2018). How do stimulant treatments for 
ADHD work? Evidence for mediation by im-
proved cognition. Journal of Child Psychology 
and Psychiatry, 59(12), 1271–1281. doi:10.1111/
jcpp.12917

Heffter Research Institute. (2018). Advancing stud-
ies on psilocybin for cancer distress and addiction 
with the highest standards of scientific research. 
Retrieved from https://www.heffter.org/can-
cer-distress/ (accessed 24.01.2021). 

Hendricks, P. S., Thorne, C. B., Clark, C. B., 
Coombs, D. W. & Johnson, M. W. (2015). Clas-
sic psychedelic use is associated with reduced 
psychological distress and suicidality in the 
United States adult population. Journal of Psy-
chopharmacology, 29(3), 280–288. 

Hoff, H. & Arnold, O. H. (1954). Die Therapie der 
Schizophrenie. Wiener klinische Wochenschrift, 
66, 345–352.

Hoff, H. & Arnold, O. H. (1955). Au sujet de la thé-
rapie de la schizophrénie. Encéphale, 44, 1–25.

Hoff, H. & Arnold, O. H. (1959). Allgemeine Ge-
sichtspunkte zur Pharmakopsychiatrie. Neu-
ro-Psychopharmacol, 1, 61–70. 

Hoffer, A. (1970). Treatment of alcoholism with 
psychedelic therapy. In B. S. Aaronson & H. 
Osmond (Eds.), Psychedelics: the uses and im-
plications of hallucinogenic drugs (pp. 357–366). 
New York: Anchor.

Hoffer, A. & Osmond, H. (1967). The hallucinogens. 
New York: Academic Press.

Hoffer, A. & Osmond, H. (1968). New hope for alco-
holics. New York: University Books.

Hollister, L. E. (1968). Chemical psychoses: LSD and 
related drugs. Springfield, IL: Thomas.

ICL. (2018).  Psychedelic Research Group. London: Im-
perial College.  https://www.imperial.ac.uk/
psychedelic-research-centre/ (accessed 24.01. 
2021). 

Johansen, P. Ø. & Krebs, T. S. (2015). Psychedelics 
not linked to mental health problems or sui-
cidal behavior: A population study. Journal of 
Psychopharmacology, 29(3), 270–279.

Joseph, R. (2002). Neurotheology: Brain, science, spiri-
tuality, religious experience. San Jose: University 
Press.

Kant, E. C. (1970). A concept of death. In B. S. Aar-
onson & H. Osmond (Eds.), Psychedelics: the 
uses and implications of hallucinogenic drugs (pp. 
366–381). New York: Anchor.

Ka-Tzetnik 135633 (1991). Shivitti. Eine Vision. 
München: Kunstmann.

Kelmendi, B., Adams, T. G., Yarnell, S., Southwick, 
S., Abdallah, C. G. & Krystal, J. H. (2016). PTSD: 
From neurobiology to pharmacological treat-
ments. European Journal of Psychotraumatology, 
7(1). doi:10.3402/ejpt.v7.31858

Krebs, T. S. (2015). Protecting the human rights of 
people who use psychedelics. Lancet Psychia-
try, 2(4), 294–2295.

Kurland, A., Savage, C., Shaffer, J. W. & Unger, 
S. (1967). The therapeutic potential of LSD in 
medicine. In R. C. deBold & R. C. Leaf (Eds.), 
LSD, man & society (pp. 20–35). Middletown, 
CT: Wesleyan University Press.

Kyzar, E. J., Nichols C. D., Gainetdinov, R. R., Nich-
ols D. E. & Kalueff, A.V. (2017). Psychedelic 
drugs in biomedicine. Trends in Pharmacologi-
cal Sciences, 38(11), 992–1005.

Langlitz, N. (2011). Political neurotheology. In F. 
Ortega & F. Vidal (Eds.), Neurocultures (pp. 141– 
166). New York: Lang.

Langlitz, N. (2013). Neuropsychedelia. Berkley, CA: 
University of California Press.

Langlitz, N. (2015, Dec. 14). Psychedelics can’t be 
tested using conventional clinical trials. Aeon 
[online]. Retrieved from https://aeon.co/ideas/ 
psychedelics-can-t-be-tested-using-conven 
tional-clinical-trials

Lattin, D. (2010). The Harvard Psychedelic Club: How 
Timothy Leary, Ram Dass, Huston Smith, and An-
drew Weil killed the fifties and ushered in a new age 
for America. New York: Harper.

Lawlor, S. (2020). Psychedelic exceptionalism and re-
framing drug narratives: an interview with Dr. 
Carl Hart. https://psychedelicstoday.com/20 
20/02/18/psychedelic-exceptionalism-and-re 
framing-drug-narratives-an-interview-with-
dr-carl-hart/ (accessed 28.01.2021)

Leuner, H. C. (1981). Halluzinogene. Bern: Huber.
Lewis, C. R., Preller, K. H., Braden, B. B., Riecken, 

C. & Vollenweider, F. X. (2020). Rostral anterior 
cingulate thickness predicts the emotional 
psilocybin experience. Biomedicines, 8(2), 34. 
https://www.mdpi.com/2227-9059/8/2/34 (ac-
cessed 24.1.2021).

Lieberman, J. A. (2017, Oct. 26). Misplaced ecstasy? 
Questioning the role of psychedelics as ther-



Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme und drogenpolitische Reflexion 45

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

apy. Medscape. Retrieved from https://www.
medscape.com/viewarticle/887354 (accessed 
24.01.2021). 

Liechti, M. (2017). Neue LSD-Forschung in der 
Schweiz [Interview]. https://www.unispital-
basel.ch/fileadmin/unispitalbaselch/Medi 
en/Medienspiegel/ausgesucht_Gesellschaft 
suchtKonsum_Final.pdf. (abgerufen am 28.01. 
2021).

Lilly, J. C. (1978a). The scientist. Berkley, CA: Hu-
man Software.

Lilly, J. C. (1978b). The deep self. New York: Warner.
Lin, G. C. & Glennon, R. A. (Eds.). (1994). Hallu-

cinogens: an update (Bethesda NIDA Research 
Monograph Series 146). Rockville, MD: NIDA.

Madsen, M. K., Fisher, P. M., Burmester, D., et al. 
(2019) Psychedelic effects of psilocybin corre-
late with serotonin 2A receptor occupancy and 
plasma psilocin levels. Neuropsychopharmacol-
ogy, 44, 1328–1334. https://www.nature.com/
articles/s41386-019-0324-9 (accessed 24.01. 
2021). 

Magaldi-Dopman, D., Park-Taylor, J. & Ponterotto, 
J. G. (2011). Psychotherapists’ spiritual, reli-
gious, atheist or agnostic identity and their 
practice of psychotherapy: a grounded theory 
study. Psychotherapy Research, 21(3), 286–303.

MAPS. (n.d.). Mission statement. Retrieved from  
https://mapsnh.org/about/maps-mission-
statement/ (accessed 24.01.2021). 

MAPS. (2015). Introducing the MAPS public bene-
fit corporation. MAPS bulletin, (25)1. Retrieved 
from http://www.maps.org/news/bulletin/
articles/387-bulletin-spring-2015/5667-intro 
ducing-the-maps-public-benefit-corporation 
(accessed 24.01.2021). 

MAPS. (2017, August 25). FDA grants breakthrough 
therapy designation for MDMA-assisted psy-
chotherapy for PTSD, agrees on special protocol 
assessment for phase 3 trials [Press release]. Re-
trieved from https://www.maps.org/news/
media/6786-press-release-fda-grants-break 
through-therapy-designation-for-mdma-
assisted-psychotherapy-for-ptsd,-agrees-on-
special-protocol-assessment-for-phase-3-trials 
(accessed 24.01.2021). 

MAPS. (2020, January 17). FDA agrees to expanded 
access program for MDMA-assisted psychother-
apy for PTSD [Press release]. Retrieved from 
https://mapsnh.org/about/maps-mission-
statement/ (accessed 22.02.2020).

Maqueda, A. (2011). Psychosomatic medicine, 
psychoneuroimmunology and psychedelics. 
MAPS bulletin, 21(1), 15–16.

Masters, R. E. L. & Houston, C. (1970). Toward an 
individual psychedelic psychotherapy. In B. S. 
Aaronson & H. Osmond (Eds.), Psychedelics: the 
uses and implications of hallucinogenic drugs (pp. 
323–342). New York: Anchor. 

Meckel-Fischer, F. (2015). Therapy with substance: 
Psycholytic psychotherapy in the twenty first cen-
tury. London: Muswell Hill.

Meloni, M. (2011). The cerebral subject at the junc-
tion of naturalism and antinaturalism. In F. 
Ortega & F. Vidal (Eds.), Neurocultures: glimpses 
into an expanding universe (pp. 101–115). Frank-
furt am Main: Lang.

Melville, N. A. (2013, Dec. 30). Tuning in to psy-
chedelics’ therapeutic potential. Medscape. 
Retrieved from https://www.medscape.com/
viewarticle/818422 (accessed 24.01.2021).

Mithoefer, M. C. (2020, Jan. 17). FDA agrees to ex-
panded access program for MDMA-assisted psy-
chotherapy for PTSD [Press release]. https://
maps.org/news/media/8008-press-release-
fda-agrees-to-expanded-access-program-for-
mdma-assisted-psychotherapy-for-ptsd (ac-
cessed 24.01.2021).

Mithoefer, M. C., Feduccia, A., Jerome, L. & Dob-
lin, R. (2017, Dec. 11). Defending MDMA as 
a treatment for PTSD. Medscape. Retrieved 
from https://www.medscape.com/viewarti 
cle/889639 (accessed 24.01.2021). 

Mithoefer, M. C., Grob, C. S. & Brewerton, T. D. 
(2016). Novel psychopharmacological thera-
pies for psychiatric disorders: Psilocybin and 
MDMA. Lancet Psychiatry, 3(5), 481–488.

Mithoefer, M. C., Wagner, M. T., Mithoefer, A. T., 
Jerome, L. & Doblin, R. (2011). The safety and 
efficacy of ±3,4-methylenedioxymethamphet-
amine-assisted psychotherapy in subjects 
with chronic, treatment-resistant posttrau-
matic stress disorder: the first randomized 
controlled pilot study. Journal of Psychopharma-
cology, 25(4), 439–452.

Moreau (de Tours), J.-J. (1845). Du hachisch et de 
l’aliénation mentale: études psychologiques. Paris: 
Fortin, Masson. 

Nichols, D. E. (2016) Psychedelics. Pharmacologi-
cal Reviews, 68(2), 264–355. doi:10.1124/pr.115. 
011478 

Nichols, D. E., Johnson, M. W. & Nichols, C. D. 
(2017). Psychedelics as medicines: An emerg-
ing new paradigm. Clinical Pharmacology and 
Therapeutics, 101(2), 209–219.

Nutt, D. J., King, L. A. & Phillips, L. D. (2010). Drug 
harms in the UK: a multicriteria decision anal-
ysis. Lancet, 376, 1558–1565.

Oberhaus, D. (2017). First-ever LSD microdosing 
study will pit the human brain against AI. 
Motherboard. Retrieved from https://mother-
board.vice.com/en_us/article/gvzvex/first-
ever-lsd-microdosing-study-will-pit-the-hu 
man-brain-against-ai (accessed 25.01.2021). 

Oehen, P., Traber, R., Widmer, V. & Schnyder, U.  
(2013). A randomized, controlled pilot study 
of MDMA (±3,4-Methylenedioxymethamphet- 
amine)-assisted psychotherapy for treatment 



A. Springer46

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

of resistant, chronic post-traumatic stress dis-
order (PTSD). Journal of Psychopharmacology, 
27(1), 40–52.

O’Hara, M. & Duncan, P. (2016, Jan. 27). Why ‘big 
pharma’ stopped searching for the next Pro-
zac. The Guardian. Retrieved from https://
www.theguardian.com/society/2016/jan/27/
prozac-next-psychiatric-wonder-drug-re 
search-medicine-mental-illness (accessed 25. 
01.2021). 

Osmond, H. (1957). A review of the clinical effects 
of psychotomimetic agents. Annals of the New 
York Academy of Sciences, 66(3), 418–434. 

Osmond, H. (1973). The medical and scientific 
importance of hallucinogens. Practitioner, 
210(255), 112–119.

Pahnke, W. N. (1966). Drugs and mysticism. Inter-
national Journal of Parapsychology, 8(2), 295–315.

Partridge, Chr. (2005). The re-entchantment of the 
west. London: T & T Clark.

Pletscher, A. & Ladewig, D. (Eds.). (1994). 50 years 
of LSD. New York: Parthenon.

Pollard, J. C., Uhr, L. & Stern, E. (1965). Drugs and 
phantasy. Boston, MA: Little, Brown & Co.

Radowitz, J. V. (2015, March 5). Cardiff Univer-
sity volunteers become the first in the world 
to have their brains scanned while using LSD. 
WalesOnline. Retrieved from https://www.
walesonline.co.uk/news/wales-news/cardiff-
university-volunteers-become-first-8768629 
(accessed 25.01.2021). 

Ramm, B. (2017, Jan. 12). The LSD cult that trans-
formed America. BBCNews. Retrieved from 
http://www.bbc.com/culture/story/20170112-
the-lsd-cult-that-terrified-america (accessed 
25.01.2021). 

Reiff, C. M., Richman, E. E., Nemeroff, Ch. B., Car-
penter, L. L., Alik S., Widge, A. et al., (2020). 
Psychedelics and psychedelic-assisted psycho-
therapy – clinical implications. Am J Psychia-
try, 177(5), 391–410. doi:10.1176/appi.ajp.2019. 
19010035

Roberts, T. B. (2013). The psychedelic future of the 
mind. South-Paris, ME: Park Street.

Ross, S., Bossis, A., Guss, J., Agin-Liebes, G., 
Malone, T., Cohen, B. et al. (2016). Rapid and 
sustained symptom reduction following psi-
locybin treatment for anxiety and depression 
in patients with life-threatening cancer: a ran-
domized controlled trial. Journal of Psychophar-
macology, 30(12), 1165–1180.

Rucker, J. (2015). Psychedelic drugs should be le-
gally reclassified so that researchers can in-
vestigate their therapeutic potential. BMJ, 350, 
h2902. doi:10.1136/bmj.h2902

Sample, I. (2016, April 11). LSD’s impact on the 
brain revealed in ground-breaking images. 
The Guardian. Retrieved from https://www.
theguardian.com/science/2016/apr/11/lsd-

impact-brain-revealed-groundbreaking-imag 
es (accessed 25.01.2021). 

Sanches, R. F., de Lima Osório, F., dos Santos, R. G., 
Macedo, L. R., Maia-de-Oliveira, J. P., Wichert-
Ana, L. et al. (2016). Antidepressant effects of 
a single dose of ayahuasca in patients with re-
current depression: a SPECT study. Journal of 
Clinical Psychopharmacology, 36(1), 77–81.

SÄPT. (2017). LSD-unterstützte Psychotherapie bei 
Personen, die unter Angstsymptomen bei schweren 
körperlichen Erkrankungen oder an einer psychia-
trischen Angststörung leiden: eine randomisierte, 
doppelblinde, placebokontrollierte Phase-II-Studie. 
http://saept.ch/wordpress/wp-content/up 
loads/2017/04/LSD-study-II-Sponsoren-d-
V3-27-2-17.pdf

Schartner, M. M., Robin, L., Carhart-Harris, R. L., 
Barrett, A. B., Anil, K., Seth, A. K. & Muthu-
kumaraswamy, S. D. (2017). Increased sponta-
neous MEG signal diversity for psychoactive 
doses of ketamine, LSD and psilocybin. Scien-
tific Reports, 7, 46421.

Schilder, P. (1938). The psychological effect of ben-
zedrine sulphate. The Journal of Nervous and 
Mental Disease, 87(5), 584–587.

Schou, N. (2010). Orange sunshine: The brotherhood of 
eternal love and its quest to spread peace, love, and 
acid to the world. New York: Dunne.

Sessa, B. (2005). Can psychedelics have a role in 
psychiatry once again? British Journal of Psy-
chiatry, 186, 457–458.

Sessa, B. (2012). The psychedelic renaissance. London: 
Muswell Hill.

Sessa, B. (2014). Why psychiatry needs psychedel-
ics and psychedelics need psychiatry. Journal of 
Psychoactive Drugs, 46(1), 57–62. https://www.
tandfonline.com/doi/abs/10.1080/02791072.20
14.877322 (accessed 25.01.2021).

Sessa, B. (2015). To fathom hell or soar angelic. Fal-
mouth: Psychedelic Press.

Shroder, T. (2014). Acid test: LSD, Ecstasy, and the 
power to heal. New York: Blue Rider.

Slater, L. (2012, April 20). How psychedelic drugs 
can help patients face death. New York Times. 
Retrieved from https://www.nytimes.com/ 
2012/04/22/magazine/how-psychedelic- 
drugs-can-help-patients-face-death.html (ac-
cessed 25.01.2021). 

Smart, D. F. (2015). Psychedelic science: Alternative 
treatments using hallucinogenic drugs. Toronto: 
Life Rattle.

Solomon, D. (Ed.). (1964). LSD: The consciousness ex-
panding drug. Berkley, CA: Putnam.

Springer, A. (2012). High strategies. In M. Wouters, 
J. Fountain & D. J. Korf (Eds.), The meaning of 
high (pp. 23–39). Lengerich: Pabst Science Pub-
lishers.

Springer, A. (2015). Shamans in cyberspace. In M. 
Wouters & J. Fountain (Eds.), Between street and 



Die psychedelische Renaissance – Bestandsaufnahme und drogenpolitische Reflexion 47

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

screen: traditions and innovations in the drugs field 
(pp. 91–110). Lengerich: Pabst Science Publish-
ers.

Stoll, W. A. (1947). Lysergsäure-diäthylamid, ein 
Phantastikum aus der Mutterkorngruppe. Ar-
chiv für Neurologie und Psychiatrie, 60, 1.

Students for Sensible Drug Policy. (2019). United 
Nations common position on drug decriminalisa-
tion. https://ssdp.org/blog/united-nations-
common-position-on-drug-decriminalisa 
tion/

Szara, S. (1967). The hallucinogenic drugs: Curse 
or blessing? American Journal of Psychiatry, 123, 
1513–1518.

Szara, S. (1994) Are hallucinogens psychoheuris-
tic? In G. C. Lin & R. A. Glennon (Eds.), Hallu-
cinogens: An update (Bethesda NIDA Research 
Monograph Series 146, pp. 33–51). Rockville, 
MD: NIDA.

Talina, P. & Sanabria, E. (2017). Ayahuasca’s en-
twined efficacy: an ethnographic study of ritu-
al healing from ‘addiction’. Int J Drug Policy, 44, 
23–30. doi:10.1016/j.drugpo.2017.02.017.

Tupper, K. W., Wood, E., Yensen, R. & Johnson, M. 
W. (2015). Psychedelic medicine: a re-emerging 
therapeutic paradigm. CMAJ, 187(14), 1054–
1059.

Ungerleider, J. T. (Ed.). (1968). The problems and pros-
pects of LSD. Springfiled, IL: Thomas.

University of Sussex (2018). Sackler centre for con-
sciousness science. Retrieved from http://www.
sussex.ac.uk/sackler (accessed 25.01.2021). 

Vollenweider F. X., Vontobel, P., Hell, D. & Leen-
ders, K. L. (1999). 5-HT modulation of dopa-
mine release in basal ganglia in psilocybin-
induced psychosis in man – a PET study with 
[11C]raclopride. Neuropsychopharmacology, 20(5), 
424–433. doi:10.1016/S0893-133X(98)00108-0 

Walsh, C. (2014). Beyond religious freedom: Psy-
chedelics and cognitive liberty. In B. C. Labate 
& C. Cavnar (Eds.), Prohibition, religious free-
dom, and human rights: regulating traditional drug 
use (pp. 211–234). Heidelberg: Springer.

Weil-Malherbe, H. & Szara, S. (Eds.). (1971). The 
biochemistry of functional and experimental psy-
choses. Springfield, IL: Thomas.

WHO. (2012). Depression: a global crisis. World 
Federation for Mental Health. Retrieved 
from www.who.int/mental_health/manage-
ment/depression/wfmh_paper_depression_
wmhd_2012.pdf (accessed 25.01.2021). 

World Psychedelic Forum. (2008). Resolution. Re-
trieved from http://www.psychedelik.info/
images/RESOLUTIONEN.pdf (accessed 25.01. 
2021). 

Yazar-Klosinski, B. B. & Mithoefer, M. C. (2017). 
Potential psychiatric uses for MDMA. Clinical 
Pharmacology and Therapeutics, 101(2), 194–196.

ZI. (2020). Psilocybin-Depressionsstudie startet. 
Mannheim: Zentralinstitut für seelische Ge-
sundheit. https://www.zi-mannheim.de/insti 
tut/news-detail/psilocybin-depressionsstu 
die-gestartet.html (abgerufen am 28.01.2021).

Univ.-Prof. Dr. Alfred Springer
Psychotherapeut, Facharzt für Neurologie 
und Psychiatrie, ehem. Leiter des Ludwig-
Boltzmann-Instituts für Suchtforschung 
(Wien) und Herausgeber der Wiener  
Zeitschrift für Suchtforschung
alfred.springer@meduniwien.ac.at



48

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 48–50

Torsten Passie studierte Medizin, Philosophie 
und Soziologie in Hannover und promovier-
te über existenzialistische Psychiatrie. Er war 
ärztlicher Mitarbeiter in der Praxis von Hans-
carl Leuner (1919–1996) in Göttingen, einem 
Pionier bei der wissenschaftlichen Erforschung 
und psychotherapeutischen Nutzung von psy-
choaktiven Substanzen, und habilitierte bei 
Hinderk M. Emrich (1943–2018) zum Thema 
„Psychophysische Korrelate veränderter Wach-
bewusstseinszustände“. 

Passie ist heute außerplanmäßiger Professor 
für Psychiatrie und Psychotherapie an der Me-
dizinischen Hochschule Hannover; von 2012 
bis 2015 war er Gastprofessor an der Harvard 
Medical School in Boston, USA. Zu seinen For-
schungsschwerpunkten zählen Sucht, verän-
derte Bewusstseinszustände und Psychedelika 
(Halluzinogene). Seit Jahrzehnten verfolgt er 
die therapeutische Arbeit mit psychedelischen 
Substanzen: Das vorliegende Gespräch dreht 
sich um die Potenziale und Schwierigkeiten ei-
ner möglichen Wiedereinführung dieser Wirk-
stoffe. 

Martin Tauss:  Klassische Psychedelika wie LSD 
oder der Pilzwirkstoff Psilocybin wurden in den 
1960er Jahren mit „Bewusstseinserweiterung“ in 
Verbindung gebracht. Ist das aus heutiger Sicht noch 
zutreffend?

Torsten Passie:  Psychedelika führen einen  
qualitativen Bewusstseinswandel herbei; die 
geistigen Funktionen und das psychische Emp-
finden sind stark verändert. Dies lässt sich tat-
sächlich oft als eine Art „Bewusstseinserweite-
rung“ beschreiben, weil man mehr Gedanken 
und Gefühle wahrnimmt, einen schnelleren 
Gedankenfluss hat und auch emotional sich 
selbst gegenüber stärker geöffnet ist. Das kann 
manchmal bis zu mystischen Erfahrungen füh-
ren, wo die Grenzen von Ich und Welt vermin-
dert oder gar als aufgehoben erlebt werden. 
Diese Erfahrungen können sehr tiefgehend 
sein und das Welterleben eines Menschen dau-
erhaft und meist positiv verändern.

Martin Tauss:  Vielerorts zeichnet sich heute eine 
Renaissance psychedelischer Forschung ab, wie sie 
etwa der US-amerikanische Journalist Michael Pol-
lan in seinem Buch „Verändere dein Bewusstsein“ 

„Zugang zur psychedelischen Erfahrungswelt“

Martin Tauss im Gespräch mit Torsten Passie

Zusammenfassung
Torsten Passie wirft im Interview einen historischen Blick auf Psychedelika und beleuchtet deren aktuelle 

Renaissance in der klinischen Forschung, die u. a. auf die viel diskutierte „Krise der Psychopharmakologie“ 
zurückzuführen ist. Passie verweist auf viel versprechende Ergebnisse moderner Studien und sieht Potenzial in 
einer Psychedelika-gestützten Psychotherapie. Seiner Einschätzung nach sollten diese Substanzen jedoch nur 
in Kliniken unter professioneller Begleitung und Supervision zum Einsatz kommen.

Schlüsselwörter: Torsten Passie, Psychedelika, Psychopharmakologie, Psychiatrie, Psychotherapie

Summary
In the interview, Torsten Passie considers psychedelics from a historical perspective, and sheds light on the 

current revival of clinical research with these agents, that i. a. is due to the much debated ‘crisis in psychophar-
macology’. Passie mentions promising results of modern studies and highlights the potential of psychedelic-
assisted psychotherapy. However, according to his evaluation, the use of psychedelics should be restricted to the 
clinical setting, with professional assistance and supervision.

Keywords: Torsten Passie, psychedelics, psychopharmacology, psychiatry, psychotherapy



„Zugang zur psychedelischen Erfahrungswelt“ 49

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

(2018) lebendig beschreibt. Wie sehen Sie diese Ent-
wicklung?

Torsten Passie:  Bis in die 1960er Jahre 
gab es eine reichhaltige Forschung zu Thera-
pien mit Psychedelika wie LSD und Psilocy-
bin. Tatsächlich ist LSD mit über 10 000 wis-
senschaftlichen Veröffentlichungen das am 
meisten beforschte Pharmakon überhaupt. 
Damals vermutete man, dass die Substanz ei-
nen Schlüssel zum Verständnis psychischer 
Erkrankungen darstellen könnte. Das hat sich 
aber so nicht bewahrheitet. Seit Mitte der 1960er 
Jahre kam es bekanntlich zum unkontrollier-
ten Gebrauch dieser Wirkstoffe im Rahmen 
der „Drogenmissbrauchswelle“, vor allem in 
den USA. Der Staat reagierte mit strikten Ver-
boten, die auch die Forschung betrafen. Die 
Forscher waren vorher ganz legitim mit der –  
durchaus fundierten – Idee unterwegs, für die 
medizinische Therapie etwas zu erreichen. 
Doch plötzlich standen sie in der Öffentlich-
keit da, als wollten sie den Leuten gleichsam 
das Gehirn zerschießen. Zwischen 1967 und 
1995 war die psychedelische Forschung daher 
fast ganz ausgelöscht. Erst dann gab es wieder 
vereinzelte Studien und seit 2005 ist das etwas 
breiter geworden. 

Martin Tauss:  Wie ist dieses erneute Interesse an 
psychedelischen Wirkstoffen zu erklären?

Torsten Passie: Nicht zuletzt auch damit, 
dass es im Bereich der Psychopharmaka seit 
den 1990er-Jahren praktisch keine Innovatio-
nen mehr gab. Das wird mittlerweile als „Krise 
der Psychopharmakologie“ diskutiert. Eine Fol-
ge ist, dass die Pharmaindustrie ihre Forschung 
in diesem Bereich praktisch eingestellt hat. 
Nicht zuletzt, da die Geldströme der Pharma-
Industrie versickert sind, haben sich nun eini-
ge Forscher wieder den damals aus politischen 
Gründen verlassenen Psychedelika zugewandt. 
Darunter auch führende Meinungsbildner wie 
der Psychopharmakologe David Nutt vom Im-
perial College in London, der dort ein Zentrum 
für psychedelische Forschung eingerichtet hat. 

Martin Tauss:  Wie stellt sich aktuell das Nutzen-
Risiko-Profil der Psychedelika dar?

Torsten Passie:  In den Nachuntersuchun-
gen der früheren therapeutischen Anwendun-
gen ebenso wie in den aktuellen experimen-
tellen Studien zeigte sich kein nennenswertes 
Komplikationsrisiko. Allerdings wurden die 
Probanden voruntersucht und waren psychisch 
und körperlich gesund. Dieser Befund hat also 
wenig Aussagekraft im Hinblick auf vulnerable 
Personen – wie sie etwa gehäuft unter „Drogen-
konsumenten“ vorkommen. In puncto Toxi-
zität und Verträglichkeit sind LSD, Psilocybin 

und auch MDMA relativ harmlos. Und thera-
peutisch zeigen diese Substanzen in aktuellen 
hochwertigen Studien vielversprechende Er-
gebnisse, etwa bei Depressionen, posttrauma-
tischer Belastungsstörung (PTSD) und Sucht. 
Schon seit Langem will man die Vorteile von 
medikamentöser Behandlung mit jenen der 
Psychotherapie verbinden. Dafür erscheinen 
die Psychedelika ideal. Man stellt sich vor, in 
eine längerfristige Psychotherapie Erfahrungen 
unter Psychedelika einzustreuen und diese da-
durch zu vertiefen und zu beschleunigen. Au-
ßerdem können auch Patienten behandelt wer-
den, die mit konventionellen Methoden bisher 
nicht erreichbar sind. 

Martin Tauss:  Wie realistisch aber ist die Wieder-
einführung dieser Substanzen im größeren Maß-
stab? 

Torsten Passie:  Auch in Deutschland ha-
ben bereits einige Forscher die Seiten gewech-
selt, eben weil sie in einer therapeutischen Sack-
gasse stecken. Die wittern aufgrund der guten 
Studienergebnisse ein großes Potenzial. Doch 
sind Psychedelika auch in der therapeutischen 
Anwendung mit Gefahrenpotenzialen behaftet, 
die sich nur durch eine sorgfältige Ausbildung 
der Therapeuten minimieren lassen. Wochen-
endkurse reichen dafür sicher nicht. Nach mei-
nen umfangreichen Erfahrungen, die ich unter 
verschiedenen Bedingungen sammeln konnte, 
bin ich zu der Überzeugung gelangt, dass diese 
Substanzen nur in Kliniken angewendet wer-
den sollten, unter professioneller Begleitung 
und Supervision. Bezüglich der Implementie-
rung ist zu berücksichtigen, dass die Psychiater 
in den letzten Jahrzehnten ausschließlich Psy-
chopharmaka verschrieben haben, die das Ge-
fühlsleben dezimieren und dämpfen, wie etwa 
die Antidepressiva und Tranquilizer. Psyche-
delika stimulieren dagegen das Gefühlsleben; 
sie „schließen die Seele auf“ – das ist ja auch 
der Wortsinn von „psychedelisch“. Für eine 
Einführung tut sich also die Frage auf, ob die 
psychiatrisch-psychotherapeutische Profession 
die Umstellung von der Gefühlsminimierung 
zum therapeutischen Umgang mit einer akti-
vierten Gefühlswelt leisten kann. Das dürfte 
für die Therapeuten ja durchaus belastender 
sein. Doch nehmen sie dadurch auch erheblich 
mehr vom Innenleben ihrer Patienten wahr 
und können die tieferliegenden Ursachen an-
gehen – und so dauerhafte Heilung ermög- 
lichen. 

Martin Tauss:  Das verweist auch auf eine kultu-
relle Komponente: In der Urzeit der Menschheitsge-
schichte wurden Psychedelika von Schamanen welt-
weit ganz selbstverständlich zur Therapie eingesetzt. 



M. Tauss & T. Passie50

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Warum hat man in der Moderne ein solches Problem 
damit? 

Torsten Passie:  In der vorschriftlichen Zeit 
hatte der Mensch keine genaue Vorstellung über 
die Gesetzmäßigkeiten der Natur. Man glaubte 
an eine jenseitige „Anderswelt“, von der aus die 
Ereignisse in der hiesigen Welt gesteuert wür-
den. Darum brauchte man Mittler zwischen 
den Welten, eben die Schamanen. Doch bereits 
die Vorsokratiker wollten diese Jenseitswelten 
loswerden. Man versuchte stattdessen einen 
rationalen Konsens auszubilden – auf der Basis 
von Logik und Wissenschaft. Das hat bewirkt, 
dass der Mensch aus seiner privaten subjekti-
ven Welt zunehmend in die Welt allgemeiner 
(Natur-)Gesetze übergetreten ist. Unter Psyche-
delika ist man dagegen wieder weitgehend in 
seiner eigenen Welt, was dem Streben nach ra-
tionalem Konsens entgegensteht. In der moder-
nen Gesellschaft könnte man freilich die Mög-
lichkeit bieten, im geschützten Setting solche 
Erfahrungen zu machen. Doch das kulturelle 
Vorurteil, wonach man automatisch in die Täu-
schung gerät, wenn man sich in den individu-
ellen Kosmos verstrickt, ist weiterhin mächtig. 
Hoffentlich erlaubt es uns dennoch in Zukunft 
wieder einen Zugang zur psychedelischen Er-
fahrungswelt – im Dienste der Patienten.

Teile des vorliegenden Interviews wurden pub-
liziert in Ärzte-Woche, 2019, Nr. 35.

Das Gespräch ist in voller Länge als FURCHE-
Podcast nachzuhören unter https://sound 
cloud.com/diefurche – Titel: Weiter denken #6 
Psychedelika: Comeback in der Therapie? 

Dr. Martin Tauss
Leitender Redakteur für Wissenschaft und  
Lebenskunst bei der österreichischen  
Wochenzeitung DIE FURCHE (www.furche.at)  
sowie assoziiertes Mitglied am Institut für 
Sozialästhetik und psychische Gesundheit der 
Sigmund Freud Privatuniversität (SFU) Wien.
mtauss@kabelplus.at

Prof. Dr. Torsten Passie
Facharzt für Psychiatrie, Psychotherapeut, 
außerplanmäßiger Professor für Psychiatrie 
und Psychotherapie an der Medizinischen 
Hochschule Hannover.
Website: https://psychedelic-science.org

©
 G

ie
se

l



51

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 51–58

Einleitung 

Die erste medizinische Versuchsreihe mit dem 
1887 von einem texanischen Mediziner, John 
Raleigh Briggs (1851–1907), für die abendlän-
dische Wissenschaft bzw. das Pharmaunter-
nehmen Parke, Davis & Co. entdeckten Peyote-
Kaktus fand 1896 an der Columbia University 
in New York statt. Vor dem Hintergrund der 
ersten ethnographischen Berichte James Moo-
neys – der auch den Rohstoff für diese erste 
Serie von Experimenten bereitstellte – entschie-
den sich W. D. Prentiss und Francis P. Morgan 
für ein offenes Forschungsdesign. Die Reak-
tionen der insgesamt fünf Versuchspersonen 
fielen denn auch derart unterschiedlich aus, 
dass keine eindeutigen Schlüsse auf die thera-
peutische Brauchbarkeit dieser neuen Droge 
gezogen werden konnten. Jedenfalls aber hat-
te man es hier – zumindest so viel konnte mit 
hinreichender Sicherheit festgestellt werden – 
mit einem Stoff zu tun, dessen Wirkungsspek-

trum sich von allem bisher Bekannten deutlich  
abhob: 

„The physiological action of Anhalonium Le-
winii upon man cannot be said to be identical 
with that of any other known drug.“ (Prentiss & 
Morgan, 1895, S. 584) 

Auch die aufsehenerregenden Berichte der „ers-
ten Psychonauten“ (Daniel M. Perrine) deuteten 
freilich bereits in diese Richtung. Doch basier-
ten die Trip-Reports des reformistisch gesinn-
ten Sexualforschers Havelock Ellis (1859–1939) 
oder des schriftstellerisch ähnlich versierten 
Neurologen Silas Weir Mitchel (1839–1914) auf 
solitären Selbstversuchen. Zwar vermochten 
die beiden ihre spektakulären Erfahrungen 
durchaus mitreißend zu schildern, taten dies je-
doch ohne Anspruch auf eine wissenschaftliche 
Verwertbarkeit ihrer Einsichten. Dem Leipziger 
Chemiker Arthur Heffter (1859–1925) hingegen 
ging es von vorneherein darum, die einzelnen 

Unverhoffte Entdeckungen
Frauen in der frühen Peyote- und Meskalinforschung

Ivo Gurschler

Zusammenfassung
Wie die Wissenschaft im Allgemeinen war auch die Erforschung der Wirkungen des Peyote-Kaktus vor-

wiegend Männersache. Auch bei den in der Zwischenkriegszeit durchgeführten pharmakopsychiatrischen Ex-
perimenten mit Meskalin spielten Frauen kaum eine Rolle. Vor diesem Hintergrund werden in diesem Beitrag 
zwei Ausnahmeerscheinungen behandelt: Dr. Johannes Breslers explorative Versuche mit Kaktusextrakten an 
vorwiegend weiblichen Patientinnen (1905) und Leni Alberts’ pionierhafte Dissertationsstudie „Einwirkungen 

des Mescalins auf complizierte psychische Vorgänge“ (1921). 

Schlüsselwörter: Peyote, Meskalin, Wissenschaftstheorie, psychedelische Therapie

Summary
Like science in general, the scientific investigation of the effects of peyote was predominantly a male affair. 

Women also played no role in the pharmaco-psychiatric experiments with mescaline that began in the 1920ies. 
Against this background two exceptional cases are discussed in this paper: Dr. Johannes Bresler’s exploratory 
experiments with cactus extracts on predominantly female patients (1905) and Leni Alberts’ pioneering disser-
tation study ‘Effects of Mescaline on Complicated Psychic Processes’ (1921). 

Keywords: peyote, mescaline, epistemology, psychedelic therapy



I. Gurschler52

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Alkaloide dieser merkwürdig wirkenden Kak-
tuspflanze zu identifizieren. Seine Erfahrungs-
berichte fallen deshalb vergleichsweise spröde 
aus. Doch gelingt es ihm aufgrund einer Reihe 
an komparativen Selbstversuchen im „Mezca-
lin“ (C11H17NO3) diejenige Substanz zu erken-
nen, welche verantwortlich für die „schönen 
Farbvisionen“ zeichnet, die bereits als charakte-
ristisch für die Wirkung des Kaktus insgesamt 
galten.1 Aufgrund der unangenehmen physio-
logischen Nebenwirkungen (wie v. a. Übelkeit 
und Kopfschmerzen), die Heffter dabei zu er-
tragen hatte, bezweifelte er, dass sich die Rein-
substanz jemals in therapeutischer Hinsicht als 
brauchbar erweisen würde. Neben dem Mangel 
an hinreichenden Rohstoffmengen sowie dem 
Ausbruch des Ersten Weltkriegs dürfte diese 
Einschätzung wohl der wichtigste Grund da-
für gewesen sein, dass die Untersuchung der 
Wirkungsweise dieser Substanz erst gut zwei 
Jahrzehnte später in Schwung gekommen 
ist. Erst nachdem das Meskalin am Zweiten 
Chemischen Institut in Wien als 3,4,5-Trime-
thoxyphenethylamin (Späth, 1919) zum ersten 
Mal vollsynthetisch hergestellt worden war, 
erkannte die Psychiatrie in diesem ein verita-
bles „Arbeitsobjekt“ (Daston & Galison, 2007), 
welches anschließend dies- wie jenseits des At-
lantiks im Rahmen einer Vielzahl von Studien 
untersucht werden wird (für einen Überblick 
zur Meskalinforschung vgl. Gurschler, 2016; 
Passie, 1995; zur Isolierung des Meskalins vgl. 
Gurschler, 2019). 

Die epistemischen Weichen, in denen sich 
der damalige Mainstream der Meskalinfor-
schung bewegte, wurden allerdings bereits mit 
der ersten Untersuchung des – noch „natürlich“ 
hergestellten – Meskalins gestellt. Es waren 
Alwyn Knauer und J. M. A. Maloney, die erst-
mals den Vorschlag machten, diese Substanz 
als ein Mittel zur experimentellen Induktion 
von Psychosen zu verwenden (Knauer & Malo-
ney, 1913, S. 426). Nachdem Knauer zum Wehr-
dienst einberufen wurde und anschließend 
eine Anstellung in Würzburg fand, konnte er 
selbst jedoch nicht an die pionierhaften For-
schungen anknüpfen.2 

In den 1920er-Jahren avancierte dann die 
Heidelberger psychiatrische Universitätsklinik 
zum Hotspot der Meskalinforschung. Die be-

  1	 Bis heute ist „Halluzinogene“ der offiziell als wissenschaftlich 
geltende Terminus technicus zur Beschreibung der Substanz-
klasse, für welche das Meskalin bzw. der Peyote als Proto- 
typen angesehen werden können. Die gängigsten alterna-
tiven Sammelbezeichnungen sind „Psychedelika“ oder „En-
theogene“. 

  2	 Am 10. März 1918 antwortet Knauer auf eine (nicht mehr greif-
bare) briefliche Anfrage von Emil Kraepelin: „Die Erledigung 
der Meskalinarbeit, nach der Herr Geheimrat sich erkundigen, 
hängt mit diesen Dingen eng zusammen. Das ganze Materi-
al schlummert seit Kriegsausbruch in einer Kiste in München“ 
(MPIP-HA: K 33/10 Knauer). 

kannte Monographie „Der Meskalinrausch. Seine 
Geschichte und Erscheinungsweise“ von Kurt Be-
ringer (1927) stellt dabei nur die sprichwörtliche 
Spitze des Eisbergs dar. Vor und nach dieser 
Veröffentlichung wurden die Wirkungen des 
Meskalins in unzähligen einzelwissenschaftli-
chen Untersuchungen analysiert. Den initialen 
Auftakt der Forschungen in Heidelberg bilde-
te eine empirische Studie der Medizinstuden-
tin Leni Alberts (1896–?): ihre 1921 publizierte 
Dissertation „Einwirkungen des Mescalins auf 
complizierte psychische Vorgänge“ soll im zweiten 
Teil des vorliegenden Beitrags näher vorgestellt 
werden, der vor allem darauf abzielt, die allzu 
sehr vernachlässigte Rolle von Frauen in der Er-
forschung des Psychedelischen zu profilieren.3 

In der, ebenso wie die Wissenschaftsland-
schaft des ausgehenden 19. und beginnenden 
20. Jahrhunderts insgesamt, männerdominier-
ten Pharmazieforschung sind Frauen allerdings 
nicht nur als Versuchsleiterinnen eine Ausnah-
meerscheinung gewesen, sondern waren auch 
als Versuchspersonen unterrepräsentiert. Die 
mit ihren spektakulären trip reports in die An-
nalen psychedelischer Geschichtsschreibung 
eingegangenen US-amerikanischen Mediziner 
waren „selbstredend“ ebenso allesamt männli-
chen Geschlechts, wie die Probanden der vor-
hin erwähnten Versuchsreihen von Prentiss 
und Morgan4 sowie von Knauer und Maloney. 
Auch in Europa, wo aus der gesamten Kaktus
pflanze gewonnene Extrakte und mehr noch 
das Meskalin von Anfang an als ein Gegen-
stand erachtet wurde, der vorrangig von Psych-
iatern untersucht gehört, waren es vorwiegend 
„Männerphantasien“, die mittels Meskalin be-
flügelt, dokumentiert und analysiert worden 
sind. Die 1905 von einem gewissen Dr. Johan-
nes Bresler (1866–1942) in Breslau angestellten 
Versuche stellen vor diesem Hintergrund allein 
schon deswegen eine Ausnahmeerscheinung 
dar, weil dort fast ausschließlich Frauen als 
Testsubjekte fungierten. Außerdem waren die-
se Frauen, ebenso wie der einzige männliche 
Proband, psychisch krank und wurden vorab 
nicht über die zu erwartenden Wirkungen in-
formiert (was diese Untersuchungen nicht bloß 
ethisch fragwürdig, sondern auch epistemisch 
interessant macht). Überdies handelte es sich 
bei dieser Versuchsreihe, neben derjenigen von 

  3	 Die kanadische Historikern Erika Dyck rief vor kurzem dazu 
auf, diesem Vergessen entgegenzuwirken. Der vorliegende 
Artikel baut auf einem Post auf, der kürzlich in der eigens zu 
diesem Zwecke lancierten Blog-Reihe „Women in the history 
of psychedelic plant medicines“ auf www.chacruna.net erschie-
nen ist. 

  4	 Obgleich die im Englischen grammatikalisch geschlechtsneu-
tralen Berufsbezeichnungen („reporter“, „chemist“ …) keinen 
Rückschluss auf das natürliche Geschlecht der Versuchsteil-
nehmer zulassen, erachten es die Versuchsleiter für überflüs-
sig, dieses eigens anzuführen. 



Unverhoffte Entdeckungen – Frauen in der frühen Peyote- und Meskalinforschung 53

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Prentiss und Morgan, um die einzige, bei der 
Extrakte aus der Gesamtpflanze, die neben dem 
Meskalin auch noch einige andere Alkaloide 
enthält,5 verwendet worden sind. 

Wie bei der Studie von Alberts kamen auch 
bei der Untersuchung von Bresler Anschau-
ungen zum Ausdruck, die bei der weiteren 
Erforschung des „Psychedelischen“ (avant la 
lettre) im Allgemeinen ignoriert, wenn nicht 
unterdrückt worden sind: Das ist zum einen 
die entheogene Dimension der kaktusinduzier-
ten Erfahrungen, wie sie von den überwiegend 
weiblichen Probandinnen 1905 in Breslau zur 
Sprache gebracht worden ist, und zum anderen 
das therapeutische Potenzial des Meskalins, das 
Leni Alberts in Anbetracht der ausgelassenen 
Stimmung, in der sich ihre Versuchspersonen 
befanden, im Jahr 1920 in Heidelberg entdeckte. 
Diese Abweichungen können freilich nicht al-
lein durch den Verweis auf die Rolle, die Frauen 
bei diesen Forschungen gespielt haben, zurück-
geführt werden. Dass es sich bei diesem Aspekt 
jedoch um einen Unterschied gehandelt hat, der 
einen Unterschied macht, soll für das Folgende 
zumindest als eine vorläufige Arbeitshypothese 
angenommen werden. 

1. Unwillkürliche Epiphanien (1905)

What if He came back,
What if He came back as a plant?
Would you let Him in
Would you let Him into your heart?

Guy Mount, „Peyote Song“ 

Louis Lewins Artikel „Ueber Anhalonium Lewi-
nii“ (1888) bildet zwar den offiziellen Grund-
stein der Erforschung des heute als Lopho-
phora williamsii taxonomisch verbuchten 
Peyote-Kaktus, doch erhielt er die dafür nö-
tigen Proben von der in Detroit angesiedelten 
Firma Parke, Davis & Co. Die dort bereits ein 
Jahr vor dieser bahnbrechenden Veröffentli-
chung unternommenen chemischen Analysen 
fanden jedoch firmenintern statt und wurden 
nicht publiziert. Parke, Davis & Co. sorgte im 
Weiteren für die Verbreitung dieses Kaktus, 
selbst wenn zunächst nicht klar war, durch 
Verweis auf welche möglichen Anwendungsge-
biete dieser gewinnbringend vermarktet wer-
den könnte. Vor ähnliche Herausforderungen 
gestellt sah sich auch die Darmstädter Firma E. 
Merck, die sich in Europa als der wichtigste Lie-
ferant für den psychoaktiven Kaktus und seine 

  5	N eben Meskalin und Pellotin isolierte Heffter auch Anhalonin 
und Anhalonidin (Heffter, 1898). Mittlerweile konnten über 50 
verschiedene Alkaloide in dem Kaktus aufgefunden werden 
(vgl. Prentner, 2009, S. 251).

bedeutendsten Derivate (Pellotin und Meska-
lin) etablieren wird. Die initiale Erforschung 
der fraglichen Pflanze in den USA wurde von 
Merck von Anfang an mitverfolgt. Überdies 
wurden auch dort chemische Analysen durch-
geführt und bereits 1900 ist eine erste Notiz zu 
den unterschiedlichen Alkaloiden in „Mercks 
Berichten“ erschienen. Meskalin selbst wurde 
jedoch erst ab 1912 – in Form einer gelösten 
Reinsubstanz unter der Bezeichnung „Meskali-
num sulfuricum“ – im Katalog geführt. Als der 
in seiner Funktion als Herausgeber der Psychi-
atrischen Wochenschrift seinerzeit einflussreiche 
Dr. Bresler 1905 seine Versuchsreihe durchführ-
te, verwendete er deshalb noch aus der Gesamt-
pflanze gewonnene, unspezifische Extrakte des 
„Anhalonium lewinii“. 

Nach einem Resümee des botanischen, 
ethnologischen und chemischen Forschungs-
standes versicherte Bresler, der sich im Übrigen 
bald als ein glühender Verehrer Adolf Hitlers 
erweisen sollte (vgl. Bresler, 1933, 1938a, 1938b), 
den Abonnenten seiner Wochenschrift, dass die 
Versuchssubjekte im Rahmen einer „Einver-
ständniserklärung“ durchaus über „die nicht 
angenehmen toxischen Erscheinungen“ aufge-
klärt worden seien, jedoch „selbstverständlich 
nicht über das Auftreten der eigentümlichen 
Gesichtstäuschungen“ (Bresler, 1905, S. 252). 
Während sich die ersten US-amerikanischen 
Psychonauten aus freien Stücken den Wirkun-
gen des Kaktus aussetzten und die gemachten 
Erfahrungen selbst zu Papier brachten, fanden 
die „naiven“ Exkursionen der ersten deutschen 
Psychonautinnen nur vermittelt über die Auf-
zeichnungen des Versuchsleiters Dr. Johannes 
Bresler Eingang in den Diskurs. Bei seinen pro-
tokollarischen Notizen handelt es sich somit 
um Schilderungen aus zweiter Hand, die nur 
mit Vorbehalt beim Wort genommen werden 
sollten, doch dürften zumindest die direkt wie-
dergegebenen Zitate dem entsprechen, was die 
Versuchspersonen tatsächlich von sich gegeben 
haben. 

Von diesen Probandinnen selbst erfährt 
man nur die Anfangsbuchstaben ihres Nach-
namens, ihr Alter, ihr Geschlecht und ihre Di-
agnose: „Sch. (weiblich, 47 Jahre, Paranoia)“, 
„B. (weiblich, 29 Jahre, epileptisch)“ 6, „L. 
(weiblich, 25 Jahre, epileptisch)“, „F. (weiblich, 
24 Jahre, epileptisch)“ und „R. (männlich, 43 
Jahre, psychotisch)“ (Bresler, 1905, S. 252 ff.). 
Somit waren es überwiegend Frauen, die an 
dieser Untersuchungsreihe teilnahmen – eine 

  6	 „Es gibt gewiß keine Krankheit“, vermerkte Gottfried Benn in 
seinem „Beitrag zur Geschichte der Psychiatrie“, „über die soviel 
geschrieben worden ist wie über Epilepsie“ (vgl. Benn, 1987, S. 
12). Bresler geht im vorliegenden Kontext jedoch davon aus, 
dass es sich von selbst versteht, was die Zuschreibung „epi-
leptisch“ zu bedeuten habe.



I. Gurschler54

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

„Dominanz“, die dadurch, dass mit zwei von 
diesen, namentlich Frau Sch. und Frau B., je 
zwei Versuche durchgeführt wurden, noch 
verstärkt wird. Bemerkenswerterweise hatten 
die sich bei diesen Probandinnen nach Verab-
reichung des Extrakts einstellenden „Gesichte“ 
beziehungsweise „Visionen“ nicht selten einen 
deutlich ausgeprägten religiösen Zug. Nach ei-
ner Begegnung mit ihren beiden verstorbenen 
Töchtern nahm etwa Frau Sch. einige sakrale 
Utensilien wahr, erblickte „drei weiße Jung-
frauen“ und schließlich die heilige Mutter Got-
tes selbst, Jesus am Kreuz sowie eine Reihe von 
Schutzengeln, die zu ihr sprachen (Bresler no-
tierte nicht, was die Engel zu ihr sagten). Nach-
dem sie Glockenläuten vernommen hatte, stieß 
beispielsweise auch F. auf die heilige Jungfrau –  
und zwar in Gestalt der (schwarzen) Madonna 
von Częstochowa (vgl. Abbildung 1): „Ich bin 
im himmlischen Reich,“ berichtete F., „ich sah 
die heilige Maria, es ist als wenn ich möchte 
sterben“ (Bresler, 1905, S. 253). Und sie fügte, 
wie um mögliche Einwände vorwegzunehmen, 
hinzu:

„Gott sei Dank, daß ich so einen schönen An-
blick habe, aber ich habe meinen richtigen Ver-
stand dabei; die anderen Leute werden vielleicht 
denken, daß ich meinen Verstand nicht habe, 
weil ich solche Dinge sehe.“ (ebd.)

Bresler verwarf die Bedeutung dieser Visionen, 
indem er schlussfolgerte, „daß der Inhalt der 
Visionen ganz dem Inhalt des Vorstellungser-
lebens entspricht, was auch zu erwarten war“ 
(a.a.O., S. 254). Zudem ließen die Aussagen der 
Intoxikierten erkennen, dass die Erscheinungen 

nicht auf „individuelle Geistesanlage und -ar-
tung“ rückführbar, sondern besser soziologisch 
als „Einwirkung des Milieus“ zu verstehen sei-
en. Wie zur Bestätigung der selbstredend nicht 
natürlichen, sondern gesellschaftlich beding-
ten Geschlechterbilder umschrieb der einzige 
männliche Teilnehmer, R., seine „Visionen“ als 
„eine Art Industrieausstellung“ und schlug vor, 
dass man diese „Juwelieren und Künstlern zu 
sehen geben“ sollte, die „sich daraus Muster 
entnehmen“ könnten (a.a.O., S. 253). 

Während in den folgenden Jahrzehnten die 
mittels Meskalin evozierten Wirkungen mit 
den halluzinatorischen Symptomen, wie sie bei 
bestimmten Geistesstörungen auftreten kön-
nen, verglichen wenn nicht identifiziert wur-
den, erkannten die psychisch kranken, anders 
als die üblicherweise gesunden beziehungswei-
se „normalen“ Versuchspersonen, einen deutli-
chen Unterschied zwischen dieser entrückenden 
Erfahrung und der Verrücktheit, unter der sie 
ansonsten litten. Aufgrund dieser Ausgangsla-
ge und dank der Unbefangenheit seiner Infor-
mantinnen konnte Bresler folgenden (bis heute) 
„unerhörten“ Vorschlag machen: 

„Eine weitere Möglichkeit wäre, bei Kranken mit 
hartnäckigen quälenden Gesichtstäuschungen 
diese wenigstens zeitweise durch Mescalvisio-
nen in den Hintergrund zu drängen.“ (a.a.O., S. 
254)

Breslers Profilierung des Peyote als probates 
Mittel zur symptomatischen Behandlung von 
Geisteskrankheiten steht in diametralem Ge-
gensatz zu der sich im Mainstream der Phar-
makopsychiatrie bald schon etablierenden 
Auffassung des Meskalins als ein „Psychotomi-
metikum“. Aber lassen sich diese abweichen-
den Einschätzungen nicht einfach dadurch 
erklären, dass der Peyote neben Meskalin auch 
noch zahlreiche andere psychoaktive Inhalts-
stoffe enthält, welche die Wirkrichtung insge-
samt dämpfen oder in eine andere Richtung 
ziehen?7 Zumindest ein Psychiater, der für sei-
ne „Bildnerei der Geisteskranken“ (1922) und die 
von den Nazis als „entartet“ apostrophierte 
Kunstsammlung bekannte Hans Prinzhorn 
(1886–1933), wird in den späteren 1920er Jahren 
gegen eine rein pathologisierende Fassung des 
Meskalins Stellung beziehen und dafür plädie-
ren, dessen „Offenbarungscharakter“ anzuer-
kennen (Prinzhorn, 1927, S. 278). Doch stand 
der kunstsinnige Arzt mit seiner Einschät-
zung zeitlebens ziemlich alleine da und wird, 

  7	 Die dämpfende Wirkung ist vor allem dem Pellotin zuzu-
schreiben, das auch als Schlaf- bzw. Beruhigungsmittel getes-
tet und zum Einsatz gekommen ist, bis es von den zur selben 
Zeit auf den Markt kommenden ersten synthetischen Barbitu-
raten verdrängt wurde. 

Abbildung 1

Èrzulie Dantòr.
 Eine Voodoo-Göttin,  

ähnlich der Schwarzen  
Madonna von 

Częstochowa, dargestellt 
in einem Ölgemälde der 

polnischen Künstlerin  
Magdalena Walulik  

(s. dazu: www. 
magdalenawalulik.pl/pl/

obrazy-olejne-sprzedaz/)



Unverhoffte Entdeckungen – Frauen in der frühen Peyote- und Meskalinforschung 55

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

zumindest in dieser Hinsicht, bis heute nicht 
ernstgenommen (vgl. Roeske, 1995). Im vorlie-
genden Zusammenhang ist Prinzhorn überdies 
deshalb von Bedeutung, weil er seine ersten 
Erfahrungen mit dem neuartigen Wirkstoff als 
Teilnehmer eben jener Versuchsreihe gemacht 
hat, die seinerzeit von Alberts geleitet wurde. 

2. Leni Alberts’ Pionierarbeit (1921) 

„Mescaline launched the psychedelic era 
but would play little part in its future.“

Mike Jay, 2019

In einem kürzlich im britischen Guardian er-
schienenen Gastkommentar argumentierte der 
Neurowissenschaftler Robin Carhart-Harris 
dafür, das Potenzial psychedelischer Drogen 
zur Behandlung von Depressionen nicht länger 
zu ignorieren (Carhart-Harris, 2020).8 Dieser 
Aufruf erfolgt fast genau 100 Jahre, nachdem 
Leni Alberts im Rahmen ihrer Dissertation 
„Einwirkungen des Mescalins auf complizierte psy-
chische Vorgänge“ Folgendes notiert hat: 

„Das Auftreten eines euphorischen Zustandes 
und das bei allen Versuchspersonen beobachtete 
Hungergefühl lässt mich den Gedanken ausspre-
chen, daß das Mescalin vielleicht zur Ueber-
windung melancholischer Zustände zweckdien-
lich sei, vorausgesetzt, dass sich ein Mittel zur 
Dämpfung der unangenehmen Nebenwirkungen 
fände. Die ja nur im Dunkeln oder bei geschlos-
senen Augen auftretenden Visionen brauchten 
dieser therapeutischen Anwendung nicht im 
Wege zu stehen“ (Alberts, 1921, S. 17)

Es wäre anachronistisch, die besagten melan-
cholischen Zustände mit heutigen Depressionen 
zu identifizieren, doch liegt diesen beiden Dia-
gnosen zweifellos ein verwandtes libidinöses 
Problem zugrunde, dem mit ähnlichen Mitteln 
begegnet werden könnte. Anders als Breslers er-
gebnisoffene Versuchsanordnung war Alberts’ 
Herangehensweise – ganz im Geiste von Krae-
pelins paradigmatischen „Arzneimittelversu-
chen“ (1892) – strikt positivistisch auf die Gene-
rierung objektiv verwertbaren Datenmaterials 
ausgerichtet (vgl. Abbildung 2). Die Frage, wie 
sich der Meskalinrausch aus der Erste-Person-
Perspektive darstellt, wurde dagegen explizit 
ausgeklammert.9 Anhand einer Reihe von kog-

  8	 Siehe dazu den Beitrag von Alfred Springer in dieser Ausgabe.
  9	 „Näher auf die subjektiven Wirkungen, insbesondere auf die Visi-

onen einzugehen, soll nicht Zweck dieser Arbeit sein. Sie werden 
gleichzeitig an anderer Stelle eingehend geschildert“ (Alberts, 
1921, S. 3). Alberts verabsäumt, diesen Hinweis nachvollzieh-
bar zu konkretisieren, deutet damit aber höchstwahrschein-
lich auf die frühen Versuche Beringers hin, deren Ergebnisse 

nitiven Tests, wie Additionsaufgaben, Buchsta-
benrätsel, Zinsrechnungen oder Gewichts- und 
Zeitschätzungen, die zunächst im nüchternen, 
dann im intoxikierten Zustand durchgeführt 
wurden, und deren Resultate schließlich mit-
einander verglichen wurden, wollte Alberts 
ermitteln, inwiefern das Meskalin die dazu er-
forderlichen Kompetenzen positiv oder negativ 
beeinflusste. Das Ergebnis war, in aller Kürze 
resümiert, dass das Meskalin zwar tendenziell 
verlangsamend wirke, insgesamt aber keine 
eindeutig negativen Auswirkungen auf die ge-
prüften Fähigkeiten gehabt habe. Aufgrund der 
limitierten Zahl an Versuchen – nur vier Ver-
suchspersonen standen ihr zur Verfügung10 –  
betont Alberts den vorläufigen Status der Er-
gebnisse, hebt aber im selben Zug das vielver-
sprechende Potenzial dieser Substanz für wei-
terführende Forschungen hervor. 

Für Alberts war es offenbar kein Leichtes, 
die Testpersonen im meskalinisierten Zustand 
dazu zu motivieren, sich auf die vorgelegten 
Aufgaben zu konzentrieren. Ihr Widerstand 
drückte sich in Form einer geradezu ausge-
lassenen, überbordend fröhlichen Grund-
stimmung aus. Der Kontrast zum alltäglichen 

erst zwei Jahre später veröffentlicht worden sind (Beringer, 
1923).

  10	N eben Dr. Hans Prinzhorn waren das Prof. Hans W. Gruhle, Dr. 
Willy Mayer-Gross und Dr. Franz Tuczek (Alberts, 1921, S. 4). 
Mayer-Gross wird später, vor allem mit seinem Kollegen H. 
Stein, auch selbst psychiatrische Meskalinexperimente durch-
führen (vgl. etwa Gross & Stein, 1926). 

Abbildung 2

Auszug aus den Protokollen 
von Alberts’ Pionierstudie 

(Alberts, 1921, S. 26)



I. Gurschler56

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Verhalten ihrer Vorgesetzten war auffallend 
genug, um Alberts zur Artikulation der oben 
zitierten Beobachtung zu veranlassen – ob-
gleich diese gänzlich außerhalb ihres eigentli-
chen Erkenntnisinteresses lag. Der Vorschlag, 
Meskalin als Mittel zur Aufhellung depressiver 
Stimmungslagen zu erproben, wurde von ihren 
Nachfolgern auf diesem Gebiet jedoch nicht 
wieder aufgegriffen und blieb, ebenso wie Bres-
lers Idee, psychotischen Schüben mittels Peyo-
te-Injektion ihre Spitze zu nehmen beziehungs-
weise sie in andere, beseligendere Richtungen 
zu lenken, ungehört.11 Stattdessen wurde das 
irritierend wirkende Pharmakon bis nach dem 
Zweiten Weltkrieg ausschließlich unter patho-
logisierenden Vorzeichen studiert. Dabei las-
sen sich grob zwei Forschungsrichtungen un-
terscheiden: Einerseits kam das Meskalin, wie 
bereits erwähnt, als ein Mittel zur Simulation 
von Psychosen zum Einsatz, eine Herangehens-
weise, die vorwiegend dem subjektiven Erleben 
der rauschhaften Erfahrung nachspürte, ande-
rerseits machte man sich im Rahmen von objek-
tivierend verfahrenden sinnesphysiologischen 
Experimenten an die Auslotung von Schwellen-
werten, die – unter der Prämisse, dass „normal“ 
gleich „nüchtern“ und „krank“ gleich „dro-
giert“ ist – hegemoniale Wahrnehmungsweisen 
pharmakologisch unterfütterten. 

Resümee

Und er kommt zu dem Ergebnis: 
Nur ein Traum war das Erlebnis.
Weil, so schließt er messerscharf, 
nicht sein kann, was nicht sein darf.

Christian Morgenstern,  
„Die unmögliche Tatsache“ (1905/2004)

Bei alledem wurde die Wirkung des Alkaloids 
Meskalin stillschweigend mit der Wirkung des 
Kaktus identifiziert: was von jenem gesagt wur-
de, beanspruchte gleichzeitig – und rückwir-
kend – auch gültig für diesen zu sein. Indigene 
Perspektiven, die den Kaktus Jahrtausende lang 
zunächst als Katalysator für festliche Anlässe,12 

11	E ine gewisse Ausnahme von der Regel bildet hier Friedrich 
Otto Bollnows „Das Wesen der Stimmungen“ (1941/2009), in 
dem derselbe auf der Suche nach Belegen von außergewöhn-
lichen Glückszuständen auf die in Beringers „Meskalinrausch“ 
angehängten Protokolle stieß und diese – neben Friedrich 
Nietzsches Konzeption des „hohen Mittags“ und Stellen aus 
Marcel Prousts Romanzyklus „Auf der Suche nach der verlore-
nen Zeit“ – als beispielhaft für ekstatischen Frohsinn herbei- 
zitierte. 

12	 Lange bevor der Peyote-Kaktus „as a symbol of the spirits 
being worshipped and as sacrament“ verstanden wurde, wie 
J. S. Slotkin bereits in den 1950ern festgestellt hat, gab es die 
ältere Form eines „collective peyotims, which […] consists of 
tribal participation in a dancing rite with peyote as a mere 
component“ (Slotkin, 1955, S. 211). 

als Heilmittel13 und dann als spirituelles Vehi-
kel kultivierten14, wurden dadurch nachhaltig 
minorisiert. Nachdem man die Identität der 
Substanz soweit sichergestellt hatte, dass es 
möglich wurde, diese ohne Rückgriff auf die-
jenigen natürlichen Rohstoffe, aus welchen sie 
ursprünglich gewonnen wurde, zu reproduzie-
ren, schien man auch davon überzeugt zu sein, 
die Interpretationshoheit über deren Wirkung 
errungen zu haben – doch ließ sich selbst das 
vollsynthetisch hergestellte Meskalin nicht ein-
fach dingfest machen. 

Der Peyote-Kaktus wie das aus diesem ge-
wonnene Meskalin nötigten die Wissenschaft-
ler dazu, die Fachgrenzen der jeweils ange-
stammten Disziplin zumindest ansatzweise 
zu überwinden und beförderte auf diese Weise 
die interdisziplinäre (und interkontinentale) 
Zusammenarbeit von Ethnologen, Historikern, 
Chemikern, Pharmakologen und Psychiatern. 
Trotz der Vielfältigkeit dieser Zugänge haben 
alle diese Herangehensweisen jedoch gemein, 
dass der Rekurs auf transzendente Erklärungs-
muster eine rote Linie bedeutete, die nur um 
Preisgabe des eigenen wissenschaftlichen An-
spruchs überschritten werden konnte. Obgleich 
die Webersche These einer zunehmenden 
„Entzauberung“ als Kennzeichen der Moder-
ne nicht zu Unrecht kritisiert wurde (vgl. dazu 
etwa Jonas, 2017), ist die moderne Wissenschaft, 
wie sie seit dem Ende des 16. Jahrhunderts Ge-
stalt angenommen hat, unbestreitbar ein dezi-
diert säkulares Unterfangen. Andererseits kann 
gerade die Psychiatrie nicht einfach als ein An-
tipode zur traditionellen jüdisch-christlichen 
Tradition verstanden werden, sondern stellt in 
vielerlei Hinsicht eine konsequente Verlänge-
rung altbewährter Praktiken und Glaubensvor-
stellungen dar.15 Die sich daraus ergebende epi-
stemische Zwickmühle, die eine profanierende 
Argumentationsweise unumgänglich macht 
und im selben Zug eine anthropozentrische 
Ideologie perpetuiert, die in nicht-menschli-
chen Lebewesen (Tieren wie Pflanzen) nichts 
als materielle Ressourcen zu sehen vermag, 
mündet in der Unmöglichkeit, so etwas wie ei-
nem „deus ex botanica“ diskursiv Raum zu ge-

13	 Die salutogene Wirkung des Peyote-Kaktus wurde beispiels-
weise von Richard Evans Schultes (1938) oder Åke Hultkrantz 
(1997) als entscheidender Faktor für dessen Popularität unter 
„Indianern“ erachtet. 

14	 Vgl. dazu Weston La Barres klassische Studie „The Peyote Cult“ 
(1964).

15	 Vgl. dazu Foucault (1969/2001, S. 973): „Die Kirche selbst hat 
dem medizinischen Denken diesen kritischen Positivismus ab-
verlangt, der eines Tages versuchen wird, jegliche religiöse Er-
fahrung auf psychologische Vorgänge zurückzuführen […] Und 
es bedurfte eines langen Jahrhunderts von Streitigkeiten, der 
ganzen Amtsautorität der Kirche und des Eingreifens der könig-
lichen Macht, damit der Wahnsinn auf der Ebene der Natur eine 
ganze Welt von Transzendenzen beerben konnten, die vormals 
die religiöse Erfahrung umgeben hatten.“ Vgl. außerdem den 
Vorlesungszyklus „Die Macht der Psychiatrie“ (Foucault, 2015). 



Unverhoffte Entdeckungen – Frauen in der frühen Peyote- und Meskalinforschung 57

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

ben. Zumindest soviel galt als ausgemacht: Was 
auch immer der Peyote oder das Meskalin ans 
Licht bringen sollte, es handelt sich dabei um 
rein psychologische Phänomene ohne jegliche 
ontologische oder metaphysische Relevanz.16 

In der Zwischenkriegszeit waren es groß-
teils die Herren Psychiater selbst, die sich ge-
genseitig Meskalin verabreichten, um sich an 
einer systematischen Erfassung des Wahnsinns 
zu versuchen. Sonstige Probanden, etwa die 
Teilnehmer an Beringers Studie zum Meskalin-
rausch, waren Medizin- oder Jusstudenten (kei-
ne Studentinnen) oder akademisch gebildete 
Bürger der höheren Mittelschicht. Die im Sinne 
von Spivak (2008) „subalternen“ Versuchsper-
sonen, denen von Bresler Extrakte des Kaktus 
intravenös verabreicht wurden, mussten sich 
hingegen weder um ihre Karriere sorgen noch 
um ihr Ansehen kümmern und konnten des-
halb völlig freimütig von ihren Eindrücken be-
richten. Dass die unumwundene Artikulation 
der Kaktus-induzierten Epiphanien vor allem 
Frauensache war, mag nicht entscheidend ge-
wesen sein … jedenfalls aber war es wiederum 
eine Frau, namentlich Leni Alberts, die es sich 
trotz methodologischer Einschränkungen nicht 
nehmen ließ, das therapeutische Potenzial des 
Meskalins in den Vordergrund zu rücken. Auf-
grund von epistemischen Voraussetzungen, die 
einer unvoreingenommenen Wahrnehmung im 
Wege standen, konnte an diese Einsicht jedoch 
nicht angeknüpft werden und sie geriet völlig 
in Vergessenheit. 

Während die drogierten Frauen der Bres-
lerschen Versuchsreihe sich mit ihrer Art und 
Weise, die sich darbietenden Erscheinungen 
wahrzunehmen, unwillentlich in eine lange, 
indigene Tradition einreihten, nahm Alberts 
Entwicklungen vorweg, die mehr als ein halbes 
Jahrhundert später, Ende der 1960er Jahre, viru-
lent werden sollten, als die irritierende Wirkung 
psychedelischer Drogen mit voller Wucht über 
die heteronormativen Zwangsvorstellungen 
des Abendlands hereinbrach (ein singuläres 
historisches Ereignis, von dem wir heute noch 
zehren): Erst nachdem das Meskalin und seine 
designierten Nachfolger (wie das halbsynthe-
tische LSD-25 oder der Pilzwirkstoff Psilocy-
bin) zu populären Drogen geworden waren, 
die auch außerhalb des „geschützten“ Raums 
von psychiatrischen Einrichtungen konsumiert 
wurden, konnte endlich auch deren therapeu-
tisches Potenzial – das sich aus ihren euphori-
sierenden oder spirituellen Wirkmechanismen 
ergibt – auf einer breiteren Ebene zur Geltung 

16	E inzig der als Mitbegründer der Philosophischen Anthropo-
logie bekannte Helmut Plessner hat die Wirkmächtigkeit des 
Meskalins in einem ontologischen Sinne ernst genommen 
und als Argument für eine Pluralisierung des Naturbegriffs 
verwendet (s. Plessner, 1930).

kommen und damit kosmopolitisch wirksam 
werden.

Literatur

Alberts, L. (1921). Einwirkungen des Mescalins auf 
complizierte psychische Vorgänge (Unveröffent-
lichte Doktorarbeit). Universität Heidelberg.

Anderson, E. F. (1996). Peyote. The divine cactus. 
Tucso, AZ: The University of Arizona Press.

Benn, G. (1987). Beitrag zur Geschichte der Psychi-
atrie. In I. Benn & G. Schuster (Hrsg.), Gottfried 
Benn. Sämtliche Werke (Prosa 1, S. 7–13). Stutt-
gart: Klett-Cotta.

Beringer, K. (1923). Experimentelle Psychosen 
durch Mescalin. Zeitschrift für die gesamte Neu-
rologie und Psychiatrie, 84, 426–433.

Beringer, K. (1927). Der Meskalinrausch. Seine Ge-
schichte und Erscheinungsweise. Berlin: Springer.

Bollnow, F. O. (2009). Das Wesen der Stimmungen. 
Würzburg: Königshausen & Neumann. (Erst-
ausgabe 1941)

Bresler, J. (1905). Anhalonium Lewinii. Psychiat-
risch-Neurologische Wochenschrift, 27, 249–255. 

Bresler, J. (1933). Hegel and Hitler. Psychiatrisch-
Neurologische Wochenschrift, 33, 412. 

Bresler, J. (1938a). Zum 10. April 1938! Zugleich ein 
Rückblick. Psychiatrisch-Neurologische Wochen-
schrift, 40(14), 151–152. 

Bresler, J. (1938b). Ein Erneuerer der Menschheit. 
Zum 10. April 1938. Psychiatrisch-Neurologische 
Wochenschrift, 40(15), 165–166.

Carhart-Harris, R. (2020, June 8). We can no lon-
ger ignore the potential of psychedelic drugs 
to treat depression [Comment]. The Guardian. 
https://www.theguardian.com/commentis-
free/2020/jun/08/psychedelic-drugs-treat-
depression (accessed 04.02.2021).

Daston, L. & Galison, P. (2007). Objektivität. Frank-
furt am Main: Suhrkamp.

Ellis, H. A. (1898). Mescal: a new artificial paradise. 
Contemporary Review, 73.

Foucault, M. (2001). Ärzte, Richter und Hexer im 
17. Jahrhundert. In ders. (Hrsg.), Dits et ecrits. 
(Schriften, S. 958–973). Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. (Erstausgabe 1969)

Foucault, M. (2015). Die Macht der Psychiatrie. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. (Erstausgabe 
1973) 

Gurschler, I. (2016). Die Vermessung des Meska-
lins. rausch – Wiener Zeitschrift für Suchtthera-
pie, 3, 239–248.

Gurschler, I. (2019). The fourfold discovery of 
Mescaline (1896–1919). Monatshefte für Chemie – 
Chemical Monthly, 150(5), 941–947. 

Hultkrantz, Å. (1997). The attraction of Peyote. 
Stockholm: Almqvist & Wiksell.



I. Gurschler58

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Jonas, H. (2017). Die Macht des Heiligen. Eine Alter-
native zur Geschichte der Entzauberung. Berlin: 
Suhrkamp.

Knauer, A. & Maloney, J. M. A. (1913). A prelim-
nary note on the psychic action of mescaline, 
with special reference to the mechanism of 
visual hallucinations. Journal of Nervous and 
Mental Disease, 40, 425–436.

Kraepelin, E. (1892). Ueber die Beinflussung einfacher 
psychischer Vorgänge durch einige Arzneimittel. 
Jena: G. Fischer.

La Barre, W. (1964). The peyote cult. Oklahoma: Uni-
versity of Oklahoma Press.

Lewin, L. (1888). Ueber Anhalonium Lewinii. Ar-
chiv für experimentelle Pathologie und Pharmako-
logie, 24, 401–411.

Mayer-Gross, W. & Stein, H. (1926). Über einige 
Abänderungen der Sinnestätigkeit im Meska-
linrausch. Zeitschrift für die gesamte Neurologie 
und Psychiatrie, 101, 354–368.

Morgenstern, C. (2004). Die unmögliche Tatsache. 
In ders., Alle Galgenlieder (S. 167). Wiesbaden: 
Marix. (Erstausgabe 1905)

Passie, T. (1995). Ausrichtungen, Methoden und 
Ergebnisse früher Meskalinforschungen im 
deutschsprachigen Raum (bis 1950). In H. Leu-
ner (Hrsg.), Jahrbuch des Europäischen Collegi-
ums für Bewußtseinsstudien 1993/94 (S. 103–112). 
Berlin: VWB.

Perrine, D. M. (2001). Visions of the night. Western 
medicine meets peyote 1887–1899. The Heffter-
Review of Psychedelic Research, 2, 6.

Plessner, H. (1930). Das Problem der Natur in der 
Philosophie. Die Naturwissenschaften, 18(42), 
869–875.

Prentiss, D. W. & Morgan, F. W. (1895). Anhaloni-
um Lewinii (Muscale buttons). A study of the 

drug, with especial reference to its physiologi-
cal action upon man, with report of experi-
ments. Therapeut Gazette, 9(3), 577–585.

Prentner, A. (2009). Bewusstseinsverändernde Pflan-
zen von A–Z. Wien: Springer.

Prinzhorn, H. (1927). Die erdentrückbare Seele. In 
H. Keyserling (Hrsg.), Mensch und Erde (Der 
Leuchter 8, S. 277–296.) Darmstadt: Reichl.

Roeske, T. (1995). Der Arzt als Künstler. Bielefeld: 
Aisthesis.

Schultes, R. E. (1938). The appeal of peyote (Lo- 
phophora williamsii) as a medicine. American 
Anthropologist, 40, 698–715.

Slotkin, J. S. (1955). Peyotism, 1521–1891. American 
Anthroplogist, 57, 202–203.

Späth, E. (1919). Ueber die Anhalonium-Alkaloide. 
I. Anhalin und Mezcalin. Monatshefte für Che-
mie, 40, 129–154.

Spivak, G. C. (2008). Can the subaltern speak? Wien: 
Turia & Kant. 

Ivo Gurschler
Publizist, Redakteur im Schulverlagswesen  
und Doktorand an der Akademie  
der Bildenden Künste Wien. 
ivo.gurschler@gmail.com



59

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 59–70

Einleitung 

Psychoaktive Pflanzen scheinen seit jeher in 
der Kulturgeschichte der Menschheit eine Rol-
le gespielt zu haben (vgl. Völger & Welck, 2001; 
Schultes & Hofman, 1980/1998; Andritzky, 
1989, 1993; Furst, 1972). Der Kulturanthropolo-
ge Furst (1982) geht davon aus, dass bereits dem 
Neandertaler vor 60 000 Jahren der Gebrauch 
heilender Pflanzen bekannt war. In Mittel- und 
Südamerika sind Halluzinogenkulte seit dem 
Mesolithikum und Paläolithikum bekannt. 
Archäologische Funde deuten darauf hin, dass 
der Ayahuasca-Trank möglicherweise seit 5 000 
Jahren verwendet wird (Naranjo, 1987; Andritz-
ky, 1989, Adelaars, Rätsch & Müller-Ebeling, 
2006). Der Meinung Andritzkys zufolge soll 
Ayahuasca mit großer Wahrscheinlichkeit eine 
Art „Staatskultdroge“ von Chavin (Nordperu, 
ca. 1300–100 v. Chr.) gewesen sein (Andritzky, 
1989, S. 124). Andere ethnologische Quellen 
gehen davon aus, dass man den Gebrauch von 

Ayahuasca in den indigenen Kulturen nur auf 
einige hundert Jahre (Luna, 1986; Brabec de 
Mori, 2011) zurückdatieren könne. Auch heu-
te leben im Amazonasgebiet ca. 400 indigene 
Volksgruppen, von denen 72 (Luna, 1986) im 
traditionell-schamanischen Kontext Ayahuasca 
verwenden. Sie sind weitgehend im westlichen 
Amazonasgebiet von Kolumbien, Peru und 
Ecuador konzentriert. In Brasilien entstanden 
zudem seit den 1920er Jahren synkretische Aya-
huasca-Kirchen (Santo Daime, União do Vege-
tal und Barquinha), die vor dem Hintergrund 
christlicher Symbolik Ayahuasca als Sakrament 
einnehmen, und bis auf letztere auch in den 
USA, Japan und Europa Einzug fanden. Spä-
testens seit den 1990er Jahren verbreiteten sich 
Ayahuasca-Rituale innerhalb der New-Age-
Szene (Balzer, 2003, S. 66 ff.; Ott, 1994). Dabei 
werden die Rituale oft als schamanische Selbst-
erfahrungsgruppen angeboten. In den vergan-
genen Jahren hat sich zudem ein regelrechter 
Tourismuszweig entwickelt, der interessierten 

Selbst-Behandlungsversuche  
mit Ayahuasca

Janine Tatjana Schmid

Zusammenfassung
Ayahuasca wird in traditionellen Gesellschaften (Amazonasgebiet) als auch im Westen zur rituellen Hei-

lung eingesetzt. Dabei werden ganz unterschiedliche geistige und körperliche Beschwerden mit Ayahuasca 
behandelt. In der hier besprochenen Studie werden 15 Patienten vorgestellt, welche sich einer rituellen Behand-
lung mit Ayahuasca unterzogen haben. Im Beitrag wird gezeigt, welche Rolle die subjektiven Krankheitstheo-
rien der Patienten gespielt haben, und darüber hinaus werden die wichtigsten, subjektiv erfahrenen Ergebnisse 
der Behandlung besprochen.

Schlüsselwörter: Ayahuasca, Selbstbehandlung, subjektive Krankheitstheorien, Schamanismus, Heilrituale 

Summary
Ayahuasca is used in traditional societies (Amazon region) as well as in the West for ritual healing. Dif-

ferent mental and physical ailments are treated with ayahuasca. In the study discussed here, 15 patients are 
presented who have undergone ritual treatment with ayahuasca. The paper shows which role played the subjec-
tive sickness theories of the patients and furthermore discusses the main, subjectively experienced results of 
the treatment.

Keywords: Ayahuasca, self-treatment, subjective sickness theories, shamanism, healing rituals



J. T. Schmid60

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Europäern und Amerikanern die Möglichkeit 
bietet, zu den Schamanen nach Südamerika zu 
gelangen. Diese Entwicklungen sind als Teil 
der kulturellen Globalisierung zu sehen, wo-
bei der Prozess des Kulturtransfers mit Prob-
lemen einhergehen kann. Denn in modernen 
Ritualen wird Ayahuasca oft ohne die Erfah-
rung und das Wissen einer langen Tradition im 
Umgang mit diesem Getränk eingenommen. 
Teilweise fungieren hier Ritualleiter, die selbst 
Erfahrungen bei Schamanen des Amazonasge-
bietes sammeln konnten, oder Schamanen aus 
Amazonien kommen selbst zu Besuchen nach 
Europa und in die USA. Gemeinden der Aya-
huasca-Kirche Santo Daime und teilweise auch 
der União do Vegetal gibt es mittlerweile in 
einigen weiteren südamerikanischen und eu-
ropäischen Ländern, etwa in Spanien, Holland, 
Deutschland, Japan, Tschechien, Österreich, der 
Schweiz und in zahlreichen Staaten der USA. 
Vor allem Anfang der 1990er Jahre gab es ver-
schiedene Bemühungen von CEFLURIS (Centro 
Ecclectico Fluente Luz Universal Raimundo Iri-
neu Serra), die Rituale der Santo-Daime-Kirche 
in verschiedenen westlichen Ländern bekannt 
zu machen.

Mit dem Namen Ayahuasca bezeichnet 
man sowohl mehrere verschiedene Spezies 
der Schlingpflanze Banisteriopsis als auch das 
psychoaktive Getränk, das aus Banisteriopsis 
gewonnen wird (Dobkin de Rios, 1972/1984, S. 
141). Bei dem Ayahuasca-Trank handelt es sich 
meistens nicht um eine einzelne Substanz, son-
dern um eine Kombination mindestens zweier 
Komponenten:
1)	� der Ayahuasca-Liane (Banisteriopsis caapi)

mit dem Wirkstoff Harmalin (seltener auch: 
Banisteriopsis inebrians oder Banisteriopsis 
Quitensis) und

2)	� einem psychoaktiven Additivum (meistens 
Psychotria viridis [Chacruna]) oder Diplopte-
rys cabrerana1 mit dem Wirkstoff N,N-Dime-
thyltryptamin (DMT).

Diese Kombination aus Banisteriopsis caa-
pi und Psychodria viridis wird in der Santo-
Daime-Kirche als „Daime“ bezeichnet. In der 
União do Vegetal (UDV) ist die Bezeichnung 
„Hoasca“ geläufig.

Ich habe in Europa und Südamerika al-
lerdings auch Rituale beobachten dürfen, bei 
denen ausschließlich die Liane gekocht oder 
gekaut wird, deren Wirkung allerdings nur ge-
ring psychoaktiv zu sein scheint. 

Ayahuasca gilt als „Reinigungsmittel“ (An-
dritzky, 1989, S. 115), eine euphemistische Um-
schreibung für Purgativum. Deshalb ist Aya-

1	 Psychotria viridis wird hauptsächlich in Brasilien und Peru ver-
wendet, Diplopterys cabrerana meist in Ecuador und Kolum-
bien (Luna, 1986).

huasca auch unter der Bezeichnung „la purga“ 
bekannt, da die Einnahme nicht selten zu 
heftigem Erbrechen führt. Dennoch wird die-
ser „Reinigungsprozess“ von den Konsumen-
ten als positiv bzw. sogar als erstrebenswert  
bewertet.

„There is an interesting convergence that often 
happens between physical purging and psychic 
purging – what seems to be a kind of discharge 
of negatively toned psychic contents. People who 
do not have any appreciable physical toxicity in 
their system may find themselves throwing up 
and thereby releasing the toxic residues of past 
emotional entanglements, the guilt and shame 
loads of traumatic abuse, or the self-limiting, 
self-defeating thought patterns of addictions, 
compulsions and other neurotic behaviours.“ 
(Metzner, 1999, S. 278 f.)

Ayahuasca gilt in den ethnologischen Ur-
sprungskontexten als universelles Heilmittel, 
das sich prinzipiell auf jede Art von Krankheit 
therapeutisch auswirken könne. Laut Schultes 
und Hofmann (1980/1998, S. 122) ist Ayahuasca 
vor allem Medizin – „die große Medizin“.

„Für mich ist jedoch die Ayahuasca-Pflanze die 
wichtigste und effektivste Medizin überhaupt, 
die uns großes Wissen vermittelt, wenn sie nur 
geachtet und richtig angewendet wird. Ich glau-
be, dass man durch Ayahuasca einen ,sechsten 
Sinn‘ entwickelt, in eine vierte Dimension ge-
führt wird und eine neue Intuitionsfähigkeit er-
ringt, durch die der Medizinmann durch seine 
Visionen mit den Geistern schon verstorbener 
Medizinmänner in Verbindung treten kann. 
Diese Geister geben Mittel an, durch die die der 
Sitzung beiwohnenden Kranken geheilt werden 
können. Unsere Vorfahren richteten ihren gan-
zen Lebensrhythmus nach den Visionen des 
Ayahuasca aus; handelte es sich nun darum, 
Waffen, Zeichnungen, Grafiken, Farben, Klei-
dung, Medizin oder anderes herzustellen, oder 
ging es darum, den günstigsten Zeitpunkt für 
eine Reise oder zum Bestellen der Felder zu fin-
den – mit den Ayahuasca-Visionen versuchten 
sie, sich besser zu organisieren.“ (Schamane 
Don Agustin Rivas aus Peru, zitiert nach 
Adelaars, Rätsch & Müller-Ebeling, 2006, S. 
31)

Diese Meinung findet sich auch in spektakulä-
ren, anekdotischen subjektiven Krankenberich-
ten (Topping, 1998) oder in Filmen (Kuby, 2002). 
Metzner (1999, S. 277) erwähnt ebenfalls anek-
dotische Behauptungen von „Krebsheilungen“ 
nach wenigen Ayahuasca-Sitzungen. Ebenso 
wird der Einsatz von Ayahuasca gegen Mala-



Selbst-Behandlungsversuche mit Ayahuasca 61

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

ria berichtet (Luna, 1986, S. 59). Rätsch kommt 
zu dem Resümee, dass Ayahuasca „das beste 
schamanische Heilmittel sei, das die Mensch-
heit bisher entdeckt habe“ (Adelaars, Rätsch & 
Müller-Ebeling, 2006, S. 22). Auch bei den An-
hängern der Santo-Daime-Bewegung (Daimis-
tas) wird der Daime-Tee als eine universale Me-
dizin betrachtet, die sich prinzipiell auf jede Art 
von Krankheit therapeutisch auswirken kann. 
Es herrscht die Auffassung, dass die Heilwir-
kung des Daime in Beziehung zu den Bemü-
hungen eines Individuums steht, persönliches 
Fehlverhalten und negative Gewohnheiten im 
Sinne der oben genannten Krankheitskonzep-
te zu korrigieren. Dabei wird der psychoakti-
ve Trank als ein Schlüssel angesehen, der die 
Türen zu einem Bewusstseinszustand öffnet, 
in dem die Ursachen von Krankheit und Fehl-
verhalten gesehen werden können (Groisman & 
Snell, 1995).

In verschiedenen Mythen der Amazo-
nasindianer gilt „madre ayahuasca“, wie die 
Ayahuasca-Pflanze respektvoll betitelt wird, 
als die „Mutter aller Pflanzen“ und ihr werden 
starke Heilkräfte nachgesagt. Sie gilt als Medi-
zin. Generell werden in vielen schamanischen 
Traditionen der amazonischen Ureinwohner 
Halluzinogene oder Entheogene nicht als Dro-
gen, sondern als „Meisterpflanzen“, „Pflan-
zengeister“ oder „Pflanzenlehrer“ gesehen 
(vgl. Luna, 1986; Harner, 1973; Illius, 1987/1991; 
Reichel-Dolmatoff, 1972). Diese „Geister“ gelten 
als personifizierte Wesen, die in den psychoak-
tiven Tränken verkörpert sind und im verän-

derten Bewusstseinszustand sichtbar werden  
können.

RISA-Studie: (Selbst-)Behandlungs- 
versuche mit Ayahuasca (SFB 619)

Um diese Vorstellungen über Ayahuasca als 
„Medizin“ genauer zu analysieren, habe ich im 
Rahmen des DFG-Sonderforschungsbereich 619 
„Ritualdynamik – soziokulturelle und histori-
sche Prozesse im Kulturvergleich“, eingebun-
den in das RISA-Projekt „Ritualdynamik und 
Salutogenese beim Gebrauch und Missbrauch 
psychoaktiver Substanzen“ eine qualitative 
Studie mit 15 Teilnehmern durchgeführt, die 
Therapieversuche bzw. (Selbst-)Behandlungs-
versuche mit Ayahuasca unternommen ha-
ben. Dabei muss betont werden, dass sich die-
se Studie im Rahmen qualitativer Interviews 
mit den subjektiven Theorien der Teilnehmer 
(über Krankheit, Gesundheit, Genesung und 
Heilung) und ihrer Wirkvorstellungen bzgl. 
Ayahuasa beschäftigt. Die hierfür erhobenen 
retrospektiven Daten können nicht objektiv 
nachweisen, welchen klinisch relevanten Effekt 
der Konsum von Ayahuasca tatsächlich auf die 
jeweiligen Beschwerden oder Erkrankungen 
hatte. Hierfür wäre ein prospektives Design 
mit einer Kontrolle der Bedingungen und Va-
riablen notwendig gewesen, denn retrospekti-
ve Untersuchungen sind bekanntermaßen mit 
Verzerrungsfehlern behaftet. Zum Teil liegen 
die Geschehnisse mehrere Jahre zurück, und 

Name Kontext* Krankheit/Beschwerden (subj. Angaben)

1 Claudia Dahm Daime Gastritis, Magenkrebs

2 Ingrid Delf Daime Bandscheibenvorfall, chronische Magenschleimhautentzündung

3 Annemarie Müller Daime Hörsturz/Tinnitus, Nierenbeckenentzündung(en)

4 Nicole Braun Ayahuasca gutartige Tumore in der Gebärmutter, Borreliose/Schmerzen und 
Lähmungserscheinungen

5 Andreas Weller Daime problematischer Alkoholkonsum (mit aggressivem Verhalten),  
Knieprobleme (Kreuzbandplastik)

6 Patricia Klaase Ayahuasca + 
Daime

Netzhautablösung, Schulter-Arm-Syndrom

7 Georg Steinfeld Ayahuasca Prostatakrebs, Glaukom

8 Friedrich Blum Ayahuasca (leichte bis mittelschwere) Depression

9 Simon Virnen Ayahuasca Entzündung/Schmerzen im Schultergelenk

10 Tobias Doradi Daime allergisches Asthma

11 Werner Harken Daime Hepatitis C, Migräne

12 Carla Boogen Ayahuasca Angststörung mit Panikattacken, (schwere) endoreaktive Depression, 
chronische Schmerzen (Fibromyalgie)

13 Isabell Maier Ayahuasca Allergie/Nahrungsmittelunverträglichkeit

14 Egon Dauner Daime Asthma, grippale Infekte/Tropengrippe

15 Sandra List Ayahuasca Tumor in der Gebärmutter

* � Daime = Ayahuasca-Einnahme im Rahmen der Santo-Daime-Gemeinschaft. 
Ayahuasca = Ayahuasca-Einnahme im Rahmen eines (neo-)schamanischen oder selbstkreierten Rituals

Tabelle 1

Krankheitsdaten  
(Kurzzusammenfassung)



J. T. Schmid62

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

so kann sich die Wahrscheinlichkeit falscher 
Erinnerungen (false memory effects) oder fal-
scher Kausalattributionen erhöhen. Es ist zu-
dem nicht auszuschließen, dass die „Behand-
lungserfolge“ auch durch andere, gleichzeitig 
angewandte alternative Behandlungsmethoden 
oder Veränderungen der Lebensgewohnheiten 
zustande gekommen sein könnten.

Bei den Namen im Folgenden handelt es 
sich um Pseudonyme, wie sie auch in der Ori-
ginalarbeit verwendet wurden (Schmid, 2010a).

Wie aus Tabelle 1 ersichtlich ist, gab es Er-
fahrungen mit Ayahuasca bei sehr vielen unter-
schiedlichen Beschwerdekomplexen und ver-
schiedenen Erkrankungen (insgesamt 26). 

Tabelle 2 gibt die in den Ritualen zu beob-
achtende Vielfalt der Berufsbilder und sozialen 
Schichten wieder; die Spannweite der Beru-
fe reicht vom ungelernten Arbeiter bis hin zu 
Akademikern, die in gehobenen Funktionen tä-
tig sind. Ein Drittel der Studienteilnehmer gibt 
einen Hochschulabschluss an. 

Zur Veranschaulichung möchte ich im Fol-
genden näher auf die einzelnen Krankheitsbil-
der und Verläufe eingehen. Drei Fälle werden 
beispielhaft im Anschluss nochmals ausführli-
cher dargestellt.

Claudia Dahm
Claudia Dahm gibt an, seit ihrer Jugend 

unter einer Gastritis gelitten zu haben, wobei 
sie eine zur Diagnose angeordnete Magenspie-
gelung abgebrochen habe und es verweigerte, 
diesen Eingriff unter Narkose durchführen zu 
lassen. Trotz Verschlimmerung der Symptome 
habe sie über Jahre hinweg auf weitere schulme-
dizinische Behandlungen verzichtet. Jahre spä-

ter hätten eigene Visionen während verschie-
dener Daime-Arbeiten und die Aussage einer 
Geistheilerin ihre subjektive Vermutung bestä-
tigt, dass sie inzwischen Magenkrebs hätte. Sie 
habe drei Tumore, zwei im Magen und einen 
mit Ausläufern zur Wirbelsäule. Diese würden 
zu starken Magen- und Rückenschmerzen füh-
ren. Ihr Verdacht sei allerdings weder schulme-
dizinisch abgeklärt noch ärztlich diagnostiziert 
worden, denn sie lehne schulmedizinische Di-
agnostik und Behandlungsmethoden weiterhin 
ab. Sie gibt an, durch die Daime-Rituale und die 
Behandlung der Geistheilerin auf dem Weg der 
Besserung zu sein, d. h. sie würde ein Schrump-
fen der Tumore „spüren“, wobei auch diese Be-
hauptung nicht überprüfbar ist.

Ingrid Delf
Ingrid Delf berichtet, sie habe, seit sie 20 

Jahre alt gewesen sei, ebenfalls (vgl. Claudia 
Dahm) über viele Jahre unter einer chroni-
schen Magenschleimhautentzündung (Gastri-
tis) gelitten. Bei ihr sei eine Magenspiegelung 
durchgeführt worden und die Gastritits sei 
wiederholt medikamentös (u. a. stationär) be-
handelt worden. Dennoch glaubt Ingrid Delf, 
dass allein die Daime-Rituale ausschlaggebend 
gewesen wären, dass diese Beschwerden voll-
kommen verschwunden seien und sie seitdem 
„geheilt“ sei. Zudem habe sie zwei Bandschei-
benvorfälle gehabt, wovon einer während eines 
Rituals aufgetreten sei. Die dadurch ausgelös-
ten starken Rückenschmerzen hätten ein Jahr 
lang angehalten. Sie berichtet, dass sie an vie-
len schmerzintensiven Tagen weder sitzen oder 
liegen noch stehen hätte können. Außer Kran-
kengymnastik sei allerdings keine schulmedi-

Name Schulabschluss Beruf Derzeitige 
Tätigkeit

1 Claudia Dahm Gymnasium Köchin (aktuell) selbstständig

2 Ingrid Delf Fachhochschule Sozialpädagogin (Leiterin Jugendzentrum) Vollzeit

3 Annemarie Müller Hauptschule Buchhändlerin selbstständig

4 Nicole Braun Hochschule Zahnärztin berufsunfähig

5 Andreas Weller Hochschule Agrarwissenschaftler arbeitslos

6 Patricia Klaase Abitur Physiotherapeutin und Körpertherapeutin selbstständig

7 Georg Steinfeld Realschule Kaufmännischer Angestellter
(mittleres Management)

Vollzeit

8 Friedrich Blum Realschule Bürokaufmann (Beamter im mittleren Dienst) Vollzeit

9 Simon Virnen Hauptschule Nichtleitender Angestellter Teilzeit

10 Tobias Doradi Realschule Altenpfleger, Steward Teilzeit

11 Werner Harken Hochschule Polizeibeamter, Sozialwissenschaftler arbeitslos

12 Carla Boogen Hauptschule Altenpflegerin berentet

13 Isabell Maier Abitur Kunsttherapeutin selbstständig

14 Egon Dauner Hochschule Psychologe und Psychotherapeut Vollzeit

15 Sandra List Hauptschule Heilerin, Schamanin selbstständig

Tabelle 2

Soziodemographische  
Daten der  

Studienteilnehmer



Selbst-Behandlungsversuche mit Ayahuasca 63

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

zinische Behandlung durchgeführt worden. Sie 
behauptete, dass sie in einem „Santo-Daime-
Heilritual“ zunächst auf der seelischen Ebene 
geheilt worden sei, wobei es allerdings noch ein 
halbes Jahr gedauert habe, bis sich diese „Hei-
lung“ auch auf der körperlichen Ebene gezeigt 
hätte und die Beschwerden verschwunden  
seien.

Annemarie Müller
Annemarie Müller erzählt, sie habe 1986 

einen Hörsturz und damit verbunden einen 
Gehörverlust auf dem linken Ohr erlitten. Zu-
dem seien dadurch mehrere übereinander ge-
lagerte Ohrgeräusche (Tinnitus) aufgetreten. 
1995 habe sie einen zweiten Hörsturz gehabt. 
Danach hätte sie das Gefühl entwickelt, dass 
ihre Stimme nicht mehr nach außen dränge, 
sondern in ihrem Kopf widerhalle. Zusätzlich 
seien noch mehr Ohrgeräusche aufgetreten. Die 
sofortige ärztliche Behandlung mit Infusionen 
habe nicht den gewünschten Erfolg erbracht. 
Erst durch die Daime-Rituale sei der für sie als 
traumatisch empfundene Zustand des zweiten 
Hörsturzes verschwunden. Der Gehörverlust 
und der Tinnitus (ausgelöst durch den ersten 
Hörsturz) bestünden allerdings weiterhin. Sie 
erwähnt zudem, dass sie seit Jahren unter chro-
nischen Nierenbeckenentzündungen und unter 
dem Aussetzen einer Niere leide. Schulmedizi-
nisch hätte dies bislang nicht erfolgreich behan-
delt werden können, aber auch Ayahuasca habe 
diese Symptomatik nicht beeinflussen können.

Nicole Braun
Nicole Braun berichtet, unter gutartigen Tu-

moren in der Gebärmutter gelitten zu haben. 
Diese habe sie zunächst nur mit Ayahuasca 
behandeln wollen, da sie den Behauptungen 
Sandra Lists (siehe Tabelle 1 und 2, Nr. 15) über 
deren angeblich „geglückte Heilung“ Glauben 
geschenkt habe. In der ganzen Zeit sei sie aber 
weiterhin unter schulmedizinischer Beobach-
tung geblieben und die behandelnde Ärztin 
sei über ihre Selbstbehandlungsversuche infor-
miert gewesen. Bei den Kontrolluntersuchun-
gen sei nach Teilnahme an den ersten Ritualen 
zunächst eine Stagnation festgestellt worden. 
Dann aber seien die Tumore gewachsen und 
hätten sich vermehrt. Dies habe zu solch star-
ken Schmerzen geführt, dass Nicole Braun 
letztendlich schulmedizinisch operiert wurde 
(Hysterektomie). Zudem leide sie akut unter den 
Folgen einer Borreliose, die zu Schmerzen und 
Lähmungserscheinungen führe und die auf die 
schulmedizinische Behandlung noch nicht an-
gesprochen habe. Ihr Ayahuascagebrauch hätte 
dies allerdings auch nicht beeinflussen können.

Andreas Weller
Andreas Weller gibt an, dass er zehn Jahre 

lang einen problematischen Umgang mit Alko-
hol gehabt habe. Er habe ein Minimum von drei 
Flaschen Bier pro Tag konsumiert. Häufig sei-
en es allerdings auch acht Flaschen Weizenbier 
(oder mehr) gewesen. Dazu seien Probleme mit 
aggressivem Verhalten und Schlägereien ge-
kommen. Seit einem „Santo-Daime-Heilritual“ 
habe er dieses Problem im Griff und könne nun 
„kontrolliert“ mit Alkohol umgehen. Er spüre 
nun kein unstillbares Verlangen („craving“) 
mehr, Alkohol zu trinken. Außerdem leide 
er seit Jahren unter Schmerzen und Entzün-
dungen im Kniegelenk. Diese hätten mehrere 
schulmedizinische Operationen (u. a. Einsatz 
einer Kreuzbandplastik) erforderlich gemacht –  
ohne dass sich der Ayahuascakonsum unmit-
telbar darauf ausgewirkt hätte.

Patricia Klaase
Patricia Klaase habe unter einer Netzhaut-

ablösung am linken Auge gelitten, weshalb sie 
sich einer stationären Augenoperation in einer 
Spezialklinik hatte unterziehen müssen. Nach 
dieser Operation (mit eher schlechter Progno-
se) sei sie nach eigenen Angaben von den Ärz-
ten als „Spontanheilung“ bzw. „medizinisches 
Wunder“ eingestuft worden. Jahrelang hätten 
sich immer wieder kleine Löcher in der Netz-
haut gebildet, an denen sich die Netzhaut abge-
hoben habe. So sei sie mehrfach gelasert wor-
den. Nach einem „Ayahuasca-Heilritual“ sei 
jedoch keine weitere Laserbehandlung mehr 
notwendig gewesen. In diesem Ritual habe sie 
mithilfe eines „Geisttieres“, einer Spinne, ihre 
Netzhaut zusammengewebt. Zudem berichte-
te sie über ein vier Wochen lang andauerndes 
leichtes Schulter-Arm-Syndroms. Sie habe den 
Arm nur in einem bestimmten Bogen bewegen 
können, ab einem Punkt sei die Bewegung so 
schmerzhaft geworden, dass sie diese kaum 
noch ausführen habe können. Auch dies sei 
nach einer Ayahuasca-Zeremonie unerwarte-
terweise verschwunden.

Georg Steinfeld
Georg Steinfeld berichtet, aktuell unter ei-

nem Glaukom zu leiden. Die Behandlung mit 
Beta-Blockern sei erfolglos gewesen. Es seien 
zwei Augenoperationen durchgeführt worden. 
Die letzte habe Anfang September 2002 stattge-
funden. Vor allem sei das linke Auge geschä-
digt. Nach Teilnahme an mehreren Ayahuasca-
Ritualen in Brasilien gab er an, subjektiv eine 
Erweiterung seines eingeschränkten Gesichts-
feldes zu bemerken, wobei im Widerspruch 
dazu eine augenärztliche Untersuchung kei-
nerlei wesentliche Verbesserung seines Befun-



J. T. Schmid64

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

des ergeben hätte. Zudem sei nach einer Rou-
tineuntersuchung beim Urologen durch eine 
Biopsie Ende September 2002 Prostatakrebs im 
„vergleichsweise fortgeschrittenen Stadium“ 
festgestellt worden (PSA lag bei 48.3). Im An-
schluss an eine Ayahuasca-Einnahme habe der 
Arzt einen leicht gesunkenen Wert berichtet.

Friedrich Blum
Friedrich Blum erzählt, unter einer mittel-

schweren Depression gelitten zu haben. Deswe-
gen sei er zwei Jahre lang in psychotherapeu-
tischer Behandlung gewesen. Antidepressiva 
seien allerdings nicht verabreicht worden. Die 
Ayahuasca-Rituale habe er als hilfreiche Be-
gleitung auf seinem Weg durch die Depression 
empfunden.

Simon Virnen
Simon Virnen gibt an, 2004 einige Wochen 

unter einer Entzündung und unter Schmerzen 
im Schultergelenk gelitten zu haben. Nach der 
ärztlichen Diagnose habe er die empfohlene 
Kortisonbehandlung aufgrund der Angst vor 
Nebenwirkungen abgelehnt. Nach der Einnah-
me von Ayahuasca seien die Beschwerden ab-
geklungen.

Tobias Doradi
Tobias Doradi berichtet, seit seiner Kindheit 

unter asthmatischen Beschwerden gelitten zu 
haben. 2000/2001 sei zudem eine allergische 
Bronchitis aufgetreten und seitdem hätten sich 
die Beschwerden verschlimmert. Seine Aller-
gie richte sich hauptsächlich gegen Hausstaub 
und Birkenpollen. Asthmatische Anfälle träten 
nicht auf, nur ein Rasseln in der Lunge. Durch 
Einnahme von Ayahuasca seien die ansonsten 
dauerpräsenten Beschwerden sieben Tage lang 
nicht mehr aufgetreten.

Werner Harken
Werner Harken sagt aus, er habe über zehn 

Jahre sehr hohe Leberwerte gehabt. Diese seien 
bei einer Routineblutuntersuchung anhand von 
auffälligen Laborwerten festgestellt worden 
und schließlich sei die Diagnose Hepatitis C 
gestellt worden. Zwei oder drei Jahre lang habe 
er sich in schulmedizinischer, medikamentöser 
Behandlung befunden. Dann sei nach einem 
„Santo-Daime-Heilritual“ die Hepatitis nach 
wiederholten Tests nicht mehr nachzuweisen 
gewesen.

Auch habe er immer wieder Migräneanfäl-
le. Hier seien die Auswirkungen des Ayahuas-
cas wechselhaft und unvorhersehbar, d. h. es 
könne zu einer Verstärkung der Migräne, zur 
Abschwächung oder zu überhaupt keinen Ver-
änderungen kommen. 

Carla Boogen
Carla Boogen teilt mit, unter verschiedenen 

Störungskomplexen zu leiden. Zum einen habe 
sie seit Jahren chronische Schmerzen und Fib-
romyalgie. Zudem leide sie unter einer Angst-
störung mit Panikattacken. Ebenso bestehe 
eine diagnostizierte „endoreaktive Depression“ 
durch Missbrauch in Kindheit und Ehe. Auch 
eine „hysterische Tetanie“ sei einmal diagnos-
tiziert worden, als einer ihrer Söhne Selbst-
mord beging. Sie habe jahrelange Therapien 
und stationäre Klinikaufenthalte (Therapiebe-
ginn 1982/1983, längster stationärer Aufenthalt 
1995/1996, letzter stationärer Aufenthalt 2004) 
hinter sich. Durch die Ayahuasca-Rituale sei 
sie aus einem Stadium der Stagnation im Thera-
pieprozess einen Schritt weitergekommen. Sie 
sei allerdings weiterhin in schulmedizinischer 
und psychiatrischer Behandlung.

Isabell Maier
Isabell Maier gibt an, unter einer Nahrungs-

mittelunverträglichkeit (vor allem einer Ge-
treideunverträglichkeit) zu leiden. Dies äußere 
sich in Symptomen, die mit Fieberschüben zu 
vergleichen seien. Begleitet sei dies durch einen 
minimalen Hautausschlag. Die schulmedizi-
nische Diagnostik hätte keinen klaren Befund 
ergeben. In einem Ayahuasca-Ritual habe sie 
alle Nahrungsmittel erkannt, die sie nicht essen 
dürfe (Schwarzbrot, Weißbrot usw.). Seitdem sie 
sich an diese Diät halte, träten die Symptome 
nicht mehr auf.

Egon Dauner
Egon Dauner gibt an, seit dem Tod seiner 

Mutter unter einer asthmatischen Bronchitis 
zu leiden. Zur Linderung seiner Beschwerden 
nehme er Daime oder Harmala (Steppenraute), 
um die ärztlich verschriebene Dosis schulmedi-
zinischer Asthmapräparate so gering wie mög-
lich zu halten. Zudem behandle er ebenfalls 
nach eigenen Angaben erfolgreich Erkältungen 
und grippale Infekte mit Daime.

Sandra List
Sandra List gibt an, bei ihr sei 1997 „Krebs“ 

bzw. ein Tumor in der Gebärmutter festgestellt 
worden. Eine spezifische Diagnose konnte je-
doch nicht eruiert werden. Nach fünf Monaten 
intensiver Ayahuasca-Einnahme sei der Tumor 
immer kleiner geworden und zu einem geplan-
ten Operationstermin sei der Tumor nicht mehr 
sichtbar gewesen.



Selbst-Behandlungsversuche mit Ayahuasca 65

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Ausführliche Falldarstellungen  
an den Beispielen „Patricia Klaase“, 
„Georg Steinfeld“ und „Werner  
Harken“

1)  Patricia Klaase

Patricia Klaase ist 39 Jahre, geschieden und hat 
einen siebenjährigen Sohn; sie lebt zusammen 
mit einer Freundin in einem Haus auf dem 
Land. Sie hat Abitur und ist ausgebildete Phy-
siotherapeutin. In diesem Beruf hat sie mehrere 
Jahre gearbeitet. Nun ist sie freiberuflich tätig. 
Sie gibt Seminare (beispielsweise Frauenritua-
le und Schwitzhüttenzeremonien). Durch die 
Erfahrungen mit Ayahuasca sieht sie sich auf 
ihrem neoschamanistischen Weg bestätigt.

Patricia Klaase nimmt zwischen fünf- und 
achtmal im Jahr an Ayahuasca-Ritualen teil. 
Sie raucht weder Zigaretten noch Cannabis 
und trinkt nur sehr selten Alkohol. Ihre erste 
Erfahrung mit Alkohol hatte sie mit 20 Jah-
ren. Mit 26 Jahren probierte sie Cannabis, das 
darauf folgende Jahr Ecstasy, LSD und Psilo-
cybin. Dies geschah immer in einem rituellen, 
neoschamanistisch orientierten Rahmen. Mit 
28 Jahren nahm sie zum ersten Mal Ayahuasca 
in einem Ritual der Santo-Daime-Kirche. Späte-
re Erfahrungen fanden sporadisch im neoscha-
manistischen oder Selfmade-Setting statt. Mit 
33 Jahren nahm sie zudem einmalig an einem 
indianischen Peyote-Ritual teil. Sie hat die Ent-
scheidung getroffen, dass sie als einzige psy-
choaktive Substanz nur noch Ayahuasca neh-
men möchte. 

Patricia litt an einer Netzhautablösung am 
linken Auge; diese birgt die Gefahr der Erblin-
dung. Diese Erkrankung trat zum Zeitpunkt 
der Abschlussprüfungen in der Ausbildung 
zur Physiotherapeutin auf. Sie wurde augen-
ärztlich operiert. Aber auch Jahre nach der 
Operation hatte sie immer wieder kleinere Lö-
cher in der Netzhaut, die im Abstand von meh-
reren Monaten gelasert werden mussten. Syn-
chron mit einer speziellen Heilungserfahrung, 
die ich im Folgenden ausführlich beschreiben 
möchte, mussten schulmedizinisch keine wei-
teren Laserungen durchgeführt werden. Zum 
Zeitpunkt der Augenoperation hatte Petra noch 
keine Erfahrung mit Ayahuasca. Die notwendi-
ge vierwöchige Bettruhe habe sie aber bereits 
dazu gebracht, über ihr Leben nachzudenken, 
viel über sich selbst zu erkennen und zur Ruhe 
zu kommen. 

„Zuerst war ich in diesem Leistungsfimmel drin. 
Ich habe gedacht, ich kann doch jetzt nicht ins 
Krankenhaus, ich muss erst meine Prüfungen 
machen. Dieser Stress kam noch dazu. Auf ein-

mal gab es einen Satz in mir: Nichts in der Welt 
ist so kostbar wie deine Augen. Und alles andere 
kann dir den Buckel runterrutschen. Ich habe 
dann mit sechs Wochen Verzögerung doch noch 
einen guten Abschluss gemacht. Aber mit einer 
anderen Gelassenheit. Dieser ganze Stress, der 
vorher da war, dass alles so superwichtig ist und 
bierernst ist und so. Das ist dann schon von mir 
gefallen, weil Gesundheit erste Priorität hat.“

Patricia Klaase berichtet von Anfang an über ei-
nen recht positiven Verlauf ihres Augenleidens. 
So wurde sie schon vor der Erfahrung mit Aya-
huasca als Spontanheilung eingestuft:

„Ich hatte nach der Operation eine Sehschärfe 
von zehn Prozent mit Brille. Und man hat mir 
ärztlich gesagt, statistisch gesehen würde es so 
bleiben. Ich habe mich völlig auf deren Aussage 
verlassen. Aber das Interessante war, ich glaube 
nach sechs Wochen, war ich schon bei 30 Pro-
zent und da war ich für die schon ein medizini-
sches Wunder. Und du musst wissen, ich habe 
jetzt mit Kontaktlinsen eine Sehstärke von 80 
Prozent; und mit Brille von 50 Prozent.“

Patricia Klaase gibt an, dass sie in den ersten Ri-
tualen mit Ayahuasca – ohne dass sie es gewollt 
oder erwartet habe – ihren ganzen Stirn-, Kopf- 
und Augenbereich verstärkt gespürt habe. Im-
mer wenn sie in Stille war, habe sie spüren kön-
nen, dass „eine Kraft durch mein Gehirn ging 
und Energieströme ein knisterndes Gefühl her-
vorgerufen haben“. 

„Und hinterher war mein Kopf wunderbar frei, 
als wäre da ganz viel, ich sage jetzt mal Müll 
dazu, so ganz viele Bereiche wirklich geklärt 
worden. Durch die Kraft dieser Pflanze, und 
das habe ich wie eine wunderbare Medizin em- 
pfunden.“

Am Anfang habe ihr das Knistern Angst ge-
macht, da sie nicht wusste, was sich in ihrem 
Kopf verdichte. Als sie es habe zulassen kön-
nen, seien in ihrer Vision Farben hinzugekom-
men, die ebenfalls heilkräftig gewirkt hätten. 
Auf diese Weise habe sie die heilsame Kraft von 
Farben erleben können: 

„Ich kann sagen, eigentlich lehrt das Ayahuas-
ca mich selber von innen heraus, wie es mit mir 
umgehen will. Was ich zu tun habe, ob ich da 
jetzt eine Farbe schicke oder ob ich mit irgend-
etwas verbunden bin, das bin nicht ich wirklich. 
Also glaube ich nicht. Auch wenn es Teile von 
mir sind, die diese Intelligenzen haben, bin ich an 
etwas Größeres angeschlossen. Das ist für mich 
so, als würde ich, ja, als würde ich eine Bibliothek 



J. T. Schmid66

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

betreten oder in irgendeine Schule gehen. Und 
da gibt es irgendeine Kraft in mir, die mir sagt, 
aus der inneren Weisheit heraus, was ich zu tun 
oder zu lassen habe. Du erfährst es direkt vom 
Geist der Pflanze und aus einer ganz uralten 
Quelle, wo ich das Gefühl habe, das Wissen ist 
einfach total alt. Ich habe sehr oft zum Beispiel so 
Bilder von der DNS gehabt. Und dann habe ich 
immer sofort gesehen, okay, die Liane, die dreht 
sich so. Und ich habe sofort diese DNS-Spiralen 
gesehen. Natürlich gibt es da so einen rationa-
len Teil im Kopf, der sagt, du hast Biologie-Leis-
tungskurs gehabt und du fängst jetzt hier an, 
irgendwie so Assoziationsketten zu haben. Aber 
in Wirklichkeit habe ich immer wieder gespürt, 
dass das Wissen uralt ist, und es ist schön, wenn 
sich das wissenschaftliche Wissen mit dem alten 
Wissen verbindet.“

Das beschriebene Ritual hat sie zusammen mit 
einem Freund, der der Daime-Gemeinschaft 
angehörte, in einem Gartenhäuschen in einer 
Gartenkolonie durchgeführt. Dieser Freund be-
richtete ihr im Feedback nach dem Ritual, dass, 
als er den Raum vorbereitet habe, eine große, 
fette Spinne sich darin befunden habe. Und er 
sich entschieden habe, sie im Raum zu lassen. 
Dies sieht Patricia Klaase als weiteren merk-
würdigen Zufall, der ihr eine innere Bestäti-
gung gibt:

„Ich meine, es gibt ja so einen Satz ‚wer heilt, 
hat Recht‘, und ich glaube das auch. Nicht die 
Methode selber, sondern was daraus entsteht.“

Ein „Geisttier“, eine Spinne, habe sie unterrich-
tet, wie sie sich das Bild holen könne, um sich 
ihre Netzhäute von innen zusammenzuwe-
ben. Nach dieser Episode seien in allen weite-
ren Kontrolluntersuchungen keine weiteren 
Laserungen mehr notwendig gewesen. Diese 
Erfahrung bestätigte sie darin, dass diese Art 
von geistigen Bildern helfen könne, Heilung zu 
erzielen:

„Ich habe mehr begriffen, dass ich wirklich auch 
der Schöpfer meiner Wirklichkeiten bin und dass 
ich Krankheit wirklich nur zu bestimmten An-
lässen brauche.“

Für sie ist wichtig, Gesundheit selbst in die 
Hand zu nehmen und das eigene Schicksal 
nicht in die Hände anderer zu legen, auch 
wenn diese Experten seien. Patricia Klaase hat-
te eigentlich nicht den Wunsch oder die Idee 
gehabt, ihr Leiden mit Ayahuasca zu heilen. 
Sie gibt an, „erstaunlicherweise nie den Fokus 
darauf gehabt“ zu haben. Sie habe dies nie in-

tendiert. Es sei ihr mehr darum gegangen, „die 
seelischen Ebenen zu stärken“. 

„Dieses Netz, das war jetzt nicht so wie ein 
Spinnennetz. Das war einfach viel dichter, das 
war ganz wie Seide. Das war so ein Gefühl, 
wenn ich die Kraft dieser Geistspinne bitte, dann 
kann die kommen. Und die kann mir helfen, das 
zu schließen. Ich kann einfach mit diesem Bild 
gehen, dass ich einfach Verbündete habe in der 
Geistwelt oder in der anderen Welt oder wie 
auch immer, und die helfen mir einfach zu ver-
dichten und da zu heilen, wo es notwendig ist.“

Diese Erfahrung veränderte ihre Sichtweise in 
Richtung mehr Selbstverantwortlichkeit:

„Und ich habe dann gemerkt, okay, es hat etwas 
mit dem Innen zu tun, das was im Außen ist. 
Und das hat mich dann wirklich bestärkt. Also 
das war für mich wie so ein Lehrer, diese Krank-
heiten. Dass ich gemerkt habe, ich kann das 
schon mit beeinflussen.“

Die Wirkung führt sie nicht auf das Ayahuas-
ca als chemische Substanz zurück, sondern auf 
die veränderte innere Haltung: 

„Also jeder erschafft auf seine eigene Art und 
Weise, erzeugt er Heilung oder Krankheit. Und 
das ist halt echt faszinierend, wie wir das tun, 
also im Geist. Wenn wir glauben, dass die Welt 
schlecht ist, dann ist sie auch schlecht. Und dann 
macht man auch die Erfahrung. Ich kann mich 
natürlich der Führung überlassen, das ist schon 
gut. Aber trotzdem bin ich auch ein Teil – ich 
sage jetzt mal – Gottes und kann einfach mit-
schöpfen und bin Schöpfer genauso. Und Täter. 
Ich bin nicht nur das Opfer meiner Umstände. 
Sondern ich kann wirklich meine Wirklichkeit 
mitbestimmen und das ist genau das, was die 
Schamanen in allen Kulturen auch immer wie-
der beschreiben, dass du wirklich Schöpferkraft 
hast. Und das glaube ich inzwischen auch und 
erfahre es auch immer wieder.“

2)  Georg Steinfeld

Georg Steinfeld ist 59 Jahre alt und verheira-
tet. Er ist als kaufmännischer Angestellter im 
mittleren Management einer großen Firma be-
schäftigt. Georg Steinfeld leidet unter einem 
Glaukom, das sich mit Beta-Blockern nicht in 
den Griff bekommen ließ, wodurch zwei Au-
genoperationen (2000 und Anfang September 
2001) notwendig wurden. Ende September 2001 
wurde ihm zudem das Ergebnis einer Biopsie 
des Urologen mitgeteilt, der ihm eröffnete, dass 



Selbst-Behandlungsversuche mit Ayahuasca 67

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

er Prostatakrebs in einem vergleichsweise fort-
geschrittenen Stadium habe. Er unterzog sich 
einer Hormonbehandlung, mit der dem Krebs 
das Testosteron entzogen werden sollte, um das 
Wachstum zu stoppen. Einen operativen Ein-
griff lehnte er aus Angst vor Impotenz und Bla-
seninkontinenz ab. Aufgrund von Unsicherheit 
und Skepsis bezüglich des Erfolgs der schulme-
dizinischen Behandlung suchte er einen anth-
roposophischen Arzt auf, der die psychischen 
Ursachen angehen wollte, und dieser meinte, 
er habe „ein Problem mit der Liebe allgemein“. 
Daraufhin wurde er zu einem Trancemedium 
geschickt. Dieses wiederum empfahl ihm nach 
der Sitzung eine Psychotherapeutin, bei der er 
seit 2002 in Behandlung ist. Diese Psychothera-
peutin macht neben Sitzungen mit holotropem 
Atmen auch psycholytische Therapie. In diesen 
therapeutischen Sitzungen nahm er zum ersten 
Mal in seinem Leben psychoaktive Substan-
zen: MDMA und LSD. Pfingsten 2003 nimmt 
er auf Anraten seiner Psychotherapeutin zum 
ersten Mal an einer Ayahuasca-Sitzung teil. Ei-
nige Zeit später unternahm er – wiederum auf 
Empfehlung seiner Psychotherapeutin – eine 
dreiwöchige Reise nach Brasilien in ein Aya-
huasca-Camp. Dieser Aufenthalt war mit zehn 
Ayahuasca-Sitzungen verbunden. Zur Behand-
lung seines Krebses nahm er zudem ein Mistel-
präparat ein.

Georg Steinfelds erste Ayahuasca-Erfah-
rung in Brasilien verlief unspektakulär. Seine 
Erwartungen, „dass die Post abgeht“, wurden 
nicht erfüllt und er war enttäuscht. Bei den wei-
teren Ritualen erlebte er vor allem körperliche 
Wirkungen. Er fühlte sich wie seekrank, ihm 
war schwindelig, er hatte einen fürchterlichen 
Schmerz und Druck im Unterleib, wodurch er 
ziemlich rasch erbrechen musste. Ein Erlebnis 
von „vomit and shit“, wie er es nannte. Das 
Brennen im Unterleib assoziierte er mit einem 
reinigenden Feuer, das seinen Krebs verbren-
nen solle. Er erlebte zudem ein starkes Vibrieren 
im Brustkasten sowie ein Out-of-body-Erlebnis, 
bei dem er sich selbst auf der Matratze liegen 
sah. Er erlebte heiße und wohltuende Ströme, 
die durch seinen Körper flossen. Schließlich 
hatte er ein Erlebnis der allumfassenden Liebe. 
Er kam zu der Überzeugung, dass, wenn die 
Liebe die stärkste Macht auf Erden ist, er dann 
gesund sei – Liebe als Schlüssel zur Heilung. 
Dieses überwältigende Liebesgefühl führte zu 
Zuversicht und Dankbarkeit.

Vor Ende der Reise lag sein PSA bei 48.3, 
nach Brasilien bei 43.4. Auf Röntgenbildern sei 
der Tumor nicht sichtbar. Georg Steinfeld hatte 
zudem das Gefühl, dass sich das Gesichtsfeld 
erweitert und verbessert habe. Für ihn ist die 
Ayahuasca-Erfahrung eine spirituelle Erfah-

rung, die ihn zu größerer Gelassenheit und 
Angstlosigkeit (im Alltag) geführt habe. Dies 
gibt ihm eine neue Lebensqualität, die ihm 
einen neuen Umgang mit seiner Krankheit er-
möglicht. Diese habe für ihn nun „keine Bedeu-
tung mehr“.

3)  Werner Harken

Werner Harken ist 43 Jahre alt, ledig und lebt 
allein. Er hat Abitur und ein abgeschlossenes 
Studium der Sozialwissenschaften. Werner 
Harken hatte Phasen in seinem Leben, in denen 
er intensiv mit vielen Drogen experimentierte. 
Sein treibendes Motiv ist es, neue Bewusst-
seinszustände zu erforschen und zu erfahren. 
Er bezeichnet sich selbst als „Politoxikomanen“. 
Schon mit zwölf Jahren hatte er sich Äther aus 
der Apotheke organisiert und probiert. Später 
habe er „fast alle psychoaktiven Substanzen 
ausprobiert“ außer Crack, da ihm dies zu ge-
fährlich war. Zwischen 18 und 22 hatte er eine 
Phase intensiven Haschischkonsums. Er raucht 
immer noch täglich eine kleine Menge Canna-
bis. Alkohol dagegen spielt in seinem Leben 
keine Rolle. LSD und Pilze habe er eine Zeitlang 
drei- bis viermal im Jahr genommen. Er hat mit 
Ketamin, Amphetaminen, Ecstasy und Heroin 
experimentiert. In Bezug auf letzteres berichtet 
er, dass er in einem Zeitraum von zwei Wochen, 
sich dreimal am Tag eine Spritze setzte. Nach 
vier Wochen beendete er seinen Heroinkonsum 
aus eigener Kraft, nachdem er durch wahr-
scheinlich verunreinigten Stoff eine Nacht un-
ter Krämpfen, Erbrechen und Kopfschmerzen 
zugebracht hatte. Nach einer Blutspende wurde 
Jahre später eher zufällig festgestellt, dass er 
sehr hohe Leberwerte hatte, denen über zehn 
Jahre lang medikamentös nicht beizukommen 
war. Von ärztlicher Seite wurde schließlich die 
Diagnose Hepatitis C gestellt. Die Vermutung 
liegt nahe, dass die Hepatitis C in seinem Fall 
durch eine infizierte Heroinspritze übertragen 
wurde. 

Als er zum ersten Mal in Kontakt mit Aya-
huasca kam, gab er seine Wohnung auf und 
kaufte sich ein Auto, in dem er das Wichtigste 
unterbrachte, und reiste so von Ritual zu Ritu-
al. Sieben Jahre lebte er auf diese recht unkon-
ventionelle Art und Weise. Insgesamt hat er an 
ungefähr 2 000 Daime-Ritualen teilgenommen 
und nach eigenen Angaben wahrscheinlich 500 
Liter Daime getrunken. Er ist ein sehr religiöser 
Mensch und aktiv in der Daime-Gemeinschaft 
engagiert. Er ist nicht nur Fardardo, d. h. offi-
zielles Mitglied der Santo-Daime-Kirche, son-
dern nimmt als Musiker in den Zeremonien 
zudem eine exponierte Stellung ein.



J. T. Schmid68

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Werner Harken litt unter zwei Erkrankun-
gen (Hepatitis C und Migräne). Die Hepatitis 
wurde zwei oder drei Jahre lang schulmedizi-
nisch behandelt. Nach einem konkreten Ereig-
nis („Heilungserfahrung“) in einer Zeremonie 
war seine Hepatitis nicht mehr nachweisbar. 
Dieses Ergebnis wurde mehrfach nachgetestet 
und die Hepatitis ist seitdem nicht mehr nach-
weisbar.

 
 „Das war eine Cura, eine Heilungsarbeit, wie 
ich sie schon hundertfach gemacht habe. Die 
Cura wurde gesungen und es gibt einen ersten 
und zweiten Teil. Und zwischen diesen Teilen 
war ein Moment Stille. Vielleicht 20 Minuten, 
eine Viertelstunde. Und in diesem Moment, das 
war sehr stark, der Daime, das war eine sehr kon-
zentrierte Arbeit. Und dann sagte die Rituallei-
terin, Schamanin, in Englisch: ‚Now it is the mo-
ment for everybody to concentrate on something 
you want to be healed‘. Das war ein bisschen 
differenzierter ausgedrückt. Aber das war so die 
,Message‘. Und ich habe sofort gedacht, okay, 
Migräne oder Leber. Habe nicht lange gezögert, 
war klar. Leber. Leben. Habe mich wirklich voll 
hingegeben. Habe mich total entspannt, habe 
geatmet und mich wirklich konzentriert, dieser 
Moment ist wirklich eine Chance.“ 

Werner Harken ist sich nicht sicher, ob das 
Daime tatsächlich der Auslöser war; allerdings 
sieht er einen „merkwürdigen, zeitlichen und 
seelischen Zusammenhang“. Daime habe ihm 
ermöglicht, sich so zu konzentrieren, dass der 
Körper im Zusammenspiel mit dem Bewusst-
sein die Heilung selbst verursacht hat. Wird die 
innere Befindlichkeit positiv beeinflusst, kön-
nen seiner Ansicht nach sowohl körperliche als 
auch seelische Leiden geheilt werden. 

„Ich weiß nicht, ob es der Daime war, der mich 
geheilt hat. Aber der Daime war es, der mir er-
möglicht hat, mich so hinzugeben, mich so kon-
zentrieren zu können auf diesen Punkt. Meiner 
Meinung nach verursacht sowieso der Körper 
im Zusammenspiel mit dem Bewusstsein die 
Heilung. Und nicht das Medikament an sich, das 

vielleicht irgendetwas anstoßen kann. (…) Die-
ser Moment der Stille, alle gemeinsam zu sein, 
scheint mir wirklich eine Art Feld aufzubauen, 
wo möglicherweise noch mehr geschieht. Das ist 
jetzt Spekulation. Möglicherweise ist das auch 
mit morphogenetischen Feldern erklärbar.“

Zudem leidet Werner Harken unter sehr häufi-
gen Migräneanfällen. Auslöser hierfür sind vor 
allem zu wenig Schlaf und zu viel Stress. Wer-
ner Harken meint, dass seine Migräne wahr-
scheinlich nur halb so schlimm wäre, wenn er 
ein geregeltes Leben führen würde. Mit dem 
Daime hat er verschiedene Erfahrungen in Be-
zug auf die Migräne gemacht.

 „Manchmal wirkt das Daime so, dass es wie eine 
Öffnung nach oben ist, als würde der Kopf oben 
aufgehen und als würde so ein Strom rausflie-
ßen. Und dann war es vorbei mit der Migräne“.

Dieser Effekt sei allerdings nicht nachhaltig. 
Oftmals tue sich auch überhaupt gar nichts. 
Wobei er das in den meisten Fällen dann als 
„nicht so quälend“ empfunden habe. 

Die Wirksamkeit des Daime sieht Werner 
Harken vor allem im psychischen Bereich. 
Die Rituale hülfen ihm, eine Sichtweise auf 
Menschen und Situationen zu entwickeln, die 
heilsam und positiv sei. Man könne durch das 
Daime viel Unterstützung für Vorhaben – bei-
spielsweise aufhören zu rauchen oder Um-
stellung der Ernährung – erhalten. Für ihn ist 
die kontinuierliche Arbeit mit dem Ayahuasca 
wichtig, denn nur so ließen sich erwünschte 
Veränderungen im Leben umsetzen.

Zusammenfassung:  
Diagnose und Symptombeschreibung

Wenn man die Vielzahl der behandelten Krank-
heiten und Beschwerden betrachtet, die mit 
Ayahuasca (selbst-)behandelt wurden, so über-
rascht es nicht, dass Ayahuasca als „Allheilmit-
tel“, als die „große Medizin“ gehandelt wird 
bzw. eine breite, krankheitsunspezifische Wir-

Code Diagnose Häufigkeit

1 chronische oder akute Schmerzzustände 6

2 Krebserkrankungen und Tumore 4

3 Asthma und Allergien 3

4 psychische Erkrankungen und Abhängigkeitserkrankungen 3

5 Augenleiden 2

6 Hepatitis C 1

7 grippale Infekte 1

8 Tinnitus 1

Tabelle 3

Diagnose (Häufigkeit)



Selbst-Behandlungsversuche mit Ayahuasca 69

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 69

kung erwartet wird. Auch wenn eine Stichpro-
be von 15 Teilnehmern nicht repräsentativ ist, 
so lassen sich dennoch Tendenzen erkennen. 
Diese Tendenzen wurden in Gesprächen mit 
anderen Teilnehmern an Ayahuasca-Ritualen 
wiederentdeckt. Hierbei wurden psychische 
Erkrankungen, Abhängigkeitserkrankungen, 
Krebserkrankungen und chronische Schmerz-
zustände am häufigsten als subjektive Indika-
tionen oder therapeutische Motivation zur Teil-
nahme an Ayahuasca-Zeremonien genannt.

Ein Drittel der Studienteilnehmer hatte be-
reits Kontakt zu Ayahuasca vor Ausbruch der 
Erkrankung, zwei Drittel hatten mehr oder 
weniger gezielt nach Ayahuasca als alternati-
ver Behandlungsmethode gesucht. Neben Aya-
huasca wendeten 80 Prozent der Studienteil-
nehmer weitere komplementärmedizinische 
Behandlungen (Homöopathie, Akupunktur, 
Bioresonanztherapie, Diäten, etc.) an. Die Teil-
nahme an Ayahuasca-Ritualen und der Kon-
sum von Ayahuasca in einem solchen zeremo-
niellen Kontext war in der Sicht der Befragten 
weder dem gesundheitlichen Befinden oder 
Krankenverhalten abträglich, noch schien sie 
zu einem unkontrollierten Umgang mit ande-
ren psychoaktiven Substanzen zu führen.

Die große Zahl derer, die sich neben der 
Schulmedizin auch einer „anderen“ Art der Be-
handlung zugewandt hat, beschreibt deutlich 
den Wunsch nach Therapiemöglichkeiten jen-
seits der konventionellen (Schul-)Medizin. Dies 
geht einher mit einem steigenden Interesse an 
indigenen oder (neo-)schamanistischen Ritua-
len. Selbstbehandlungsversuche mit Ayahuas-
ca sind deshalb eine logische Konsequenz des 
Wunsches nach einem anderen Medizin- und 
Therapiesystem.

Betrachtet man die persönlichen Bewertun-
gen der Teilnehmer, so ist festzustellen, dass 
fünf von 15 Personen behaupteten, sie seien 
durch den Ayahuasca-Gebrauch vollständig ge-
nesen; sechs berichteten von einem dauerhaften, 
nachhaltigen Rückgang der Symptome, wobei 
auch fünf Personen von Beschwerden berichte-
ten, auf die das Ayahuasca keinen (oder keinen 
nachvollziehbaren) Einfluss hatte. Es zeigte sich 
also durchaus, dass Ayahuasca für bestimmte 
Personen hilfreich und sogar gesundheitsför-
dernd war. Hierbei sind wohl vor allem psychi-
sche und psychologische Faktoren bedeutsam. 
Deren Einfluss auf das biophysikalische System 
ist nicht zu überschätzen (Moerman, 2002). Den 
mit Ayahuasca aktivierten autonomen Funkti-
onssystemen auf physischer, und psychischer 
Ebene („Selbstheilungskräfte“) kann dabei –  
nach Ansicht vieler Studienteilnehmer – gewis-
sermaßen eine „eigene Intelligenz“ zugeschrie-
ben werden, die durch die Einnahme der Sub-

stanz wachgerufen werde und die entweder 
selbst Heilungsprozesse in Gang setzen kann 
oder bei der Erkenntnisgewinnung (Problem- 
lösung) eine wesentliche Rolle spielt. 

Abschließend bleibt festzuhalten, dass die 
Selbstbehandlungsversuche mit Ayahuasca, 
wie sie sich in der vorliegenden Untersuchung 
zeigten, per se weder dem gesundheitlichen Be-
finden oder dem kooperativen Krankheitsver-
halten abträglich waren, noch zu einem unkon- 
trollierten Umgang mit Ayahuasca oder ande-
ren psychoaktiven Substanzen führten. Ganz 
im Gegenteil könnte man im Sinne der Salu-
togenese nach Antonovsky von einer Gesund-
heitsförderung individueller Gesundheits-
ressourcen sprechen (Faltermaier, 2018). Von 
daher scheint es sinnvoll zu sein, das in vielen 
Kulturen seit alters her genutzte Potenzial an 
Ritualen und außergewöhnlicher Bewusst-
seinszuständen auch in schulmedizinische 
oder psychotherapeutische Methoden zu in-
tegrieren und den individuellen Bedürfnissen 
von Patienten (auch ihren subjektiven Theorien 
zu Gesundheit, Krankheit und Heilung) einen 
größeren Stellenwert einzuräumen. Gerade 
solche (ritualisierten) Settings wie beim Ayahu-
ascagebrauch können zeigen, wie der Konsum 
psychoaktiver Substanzen für die persönliche 
Entwicklung von Menschen wertvoll sein und 
so auch für den Krankheitsverlauf oder die 
Krankheitsbewältigung eine positive Bedeu-
tung erlangen kann.

Literatur

Adelaars, A., Rätsch, C. & Müller-Ebeling, C. 
(2006). Ayahuasca Rituale, Zaubertränke und visi-
onäre Kunst aus Amazonien. Baden: AT.

Andritzky, W. (1989). Schamanismus und rituelles 
Heilen im Alten Peru. Bd. 1: Die Menschen des Ja-
guar; Bd. 2: Viracocha, Heiland der Anden. Berlin: 
Zerling.

Andritzky, W. (1993). Kulturintegrativer Gebrauch 
halluzinogener Drogen. Bielefeld: KT.

Balzer, C. (2003). Wege zum Heil. Die Barquinha: 
eine ethnologische Studie zu Transformation und 
Heilung in den Ayahuasca-Ritualen einer brasili-
anischen Religion. Mettingen: Brasilienkunde-
Verlag.

Brabec de Mori, B. (2011). Tracing hallucinations. 
Contributing to a critical ethnohistory of aya-
huasca usage in the Peruvian Amazon. In B. C. 
Labate & H. Jungaberle (Eds.), The internation-
alization of Ayahuasca. Münster: LIT. 

Dobkin de Rios, M. (1984). The visionary vine. Hal-
lucinogenic healing in the Peruvian Amazon. San 
Francisco: Waveland. (1st ed. 1972)



J. T. Schmid70

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Faltermaier, T. (2018). Salutogenese und Ressour-
cenorientierung. In C.-W. Kohlmann et al. 
(Hrsg.), Psychologie in der Gesundheitsförderung 
(S. 85–98). Bern: Hogrefe.

Furst, P. (1972). Flesh of the gods. The ritual use of hal-
lucinogens. New York: Praeger.

Furst, P. (1982). Pflanzenhalluzinogene in frühen 
amerikanischen Kulturen – Mesoamerika und 
die Anden. In G. Völger & K. v. Welck (Hrsg.), 
Rausch und Realität (Bd. II, S. 567–583). Rein-
beck bei Hamburg: Rowolt.

Groisman, A. & Sell, A. (1996). Healing power: 
cultural-neurophenomenological therapy of  
Santo Daime. In M. Winkelmann & W. And-
ritzky (Hrsg.), Jahrbuch für Transkulturelle Me-
dizin und Psychotherapie 1995: Sakrale Heilpflan-
zen, Bewußtsein und Heilung (S. 241–255). Berlin: 
VWB.

Harner, M. (1973). Hallucinogens and shamanism. 
London: Oxford University Press.

Illius, B. (1991). Ani Shinan: Schamanismus bei den 
Shipibo Conibo. Münster, LIT. (Erstausgabe 
1987)

Kuby, C. (Regisseur). (2002). Unterwegs in die nächs-
te Dimension [Dokumentarfilm, 81 Min.]. DVD. 
Mind Films.

Luna, L. E. (1986). Vegetalismo: Shamanism among 
the Mestizo population of the Peruvian Amazon. 
Stockholm: Almqvist & Wiksell.

Metzner, R. (1999). Ayahuasca. Hallucinogenes, con-
sciousness and the spirit of nature. New York: 
Thunder’s Mouth.

Metzner, R. (2006). Ayahuasca: sacred vine of spirits. 
Rochester: Park Street.

Moerman, D. (2002). Meaning, medicine and the ‘pla-
cebo effect’. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Naranjo, C. (1987). Ayahuasca imagery and the 
therapeutic property of the harmala alkoloids. 
Journal of Mental Imagery, 11(2), 131–135.

Ott, J. (1994). Ayahuasca Analoge: pangäische Entheo-
gene. Löhrbach: Pieper.

Reichel-Dolmatoff, G. (1972). The cultural context 
of an aboriginal hallucinogen: bansteriopsis 

caapi. In P. Furst (Ed.), Flesh of the gods. The rit-
ual use of hallucinogens (pp. 84–113). New York: 
Praeger.

Schmid, J. T. (2010a). Selbst-Behandlungsversuche mit 
der psychoaktiven Substanz Ayahuasca: Eine qua-
litative Studie über subjektive Theorien zu Krank-
heit, Gesundheit und Heilung. Saarbrücken: Süd-
westdeutscher Verlag für Hochschulschriften. 

Schmid, J. T., Jungaberle, H. & Verres, R. (2010). 
Subjective theories about (self-)treatment with 
ayahuasca. Anthropology of Consciousness, 2, 
188–204.

Schultes R. E. & Hofmann, A. (1998). Pflanzen der 
Götter: Die magischen Kräfte der Rausch- und 
Giftgewächse. München: AT. (Erstausgabe 1980)

Topping, D. (1998). Ayahuasca and cancer: one 
man’s experience. Maps, 8(3), 22–26.

Völger, G. & von Welck, K. (Hrsg.). (2001). Rausch 
und Realität. Drogen im Kulturvergleich (3 Bde.). 
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt TB.

Dr. Dipl.-Psych. Janine Tatjana Schmid
Studium der Psychologie in Heidelberg. 
Promotion an der Medizinischen Psychologie 
in Heidelberg über Ayahuasca. Sie ist dort 
immer noch als externe Dozentin tätig. Seit 
über zehn Jahren arbeitet sie als Psychologin 
in der Rehabilitation mit orthopädischen und 
onkologischen Patienten.
schamanismusforschung@web.de 



71

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 71–72

LSD: Über mehrere Jahre hinweg sammelte 
ich eine Menge Erfahrungen mit dieser Droge 
und aufgrund zahlreicher positiver Eindrücke 
und heiterster Erlebnisse war ich fest davon 
überzeugt, sie kontrollieren zu können, mein 
Bewusstsein zu erweitern und mental von ihr 
zu profitieren. Bei einer Dosis, die „Ungeübte“ 
in einen Zustand versetzte, bei denen sie sich, 
je nach Gemütslage, im besten Fall augenrol-
lend und verstört lachend herumkugeln wür-
den – oder halt im schlimmsten Fall panisch 
wimmernd in eine Ecke verkriechen würden –  
war ich mit der Zeit durchaus in der Lage, hand-
lungsfähig zu bleiben und die Kontrolle über 
mein Sein nur gezielt – sozusagen bewusst –  
abzugeben. Ich war also üblicherweise dazu 
fähig, zwei „Trips“ auf einmal zu nehmen, ein 
Taxi zu besteigen, mein Fahrziel zu nennen 
und mich dabei nicht so zu benehmen, dass 
mich der Fahrer vor Schreck gleich direkt in die 
nächste Psychiatrie bringen wollte.

Was ich damit sagen möchte: Ich hatte 
jede Menge Erfahrungen mit guten, aber auch 
schlechten Drogenreisen. Doch es war da im-
mer irgendwo noch eine Spur von „Cutter“ in 
mir versteckt, der zumindest wusste, dass ich 
auf LSD war und dass sich mein Zustand spä-

testens am nächsten Tag wieder „normalisiert“ 
haben würde. Was vor allem dann beruhigend 
sein kann, wenn man ein bisschen in Panik ge-
rät, weil sich zum Beispiel direkt aus dem Fern-
seher Oberst Kilgore aus dem Film „Apocalypse 
Now“ lachend mit der Frage an einen wendet, 
ob wenigstens bei uns alles friedlich und ob das 
Surfwetter okay sei.

Am letzten Tag, an dem ich jemals die Dro-
ge nahm, war dem allerdings nicht mehr so. 
Was ich heute darüber berichten kann, setzt 
sich zusammen aus ein paar Erinnerungen, 
verschwommenen Bildern wie aus Erlebnissen 
frühester Kindheit sowie zahlreichen Gesprä-
chen über das Erlebte mit den damals Anwe-
senden: mit meiner Freundin Michelle und Di-
dier, einem sehr guten Freund. Alles spielte sich 
in meinem damaligen Apartment ab. 

In den ersten zwei Stunden, nachdem ich 
zweieinhalb sogenannte „Gelatinen“ (damals 
bekannt als besonders stark dosierte LSD-Trips) 
eingenommen hatte, verlief alles wie üblich. 
Wir hörten psychedelische Musik, führten 
tiefsinnige Gespräche, bei denen wir diese Ei-
nigkeit genossen, die man nur auf Trip erlebt 
und bei der viele Worte nicht mehr notwendig 
sind, da jeder für sich den Eindruck hat, dass 

Mein letzter LSD-Trip

T. Cutter*

Zusammenfassung
T. Cutter erzählt in diesem Beitrag von einem Horror-Trip, der sich vor vielen Jahren ereignete und sein 

letzter LSD-Trip war. Was in der Nacherzählung witzig und komisch anmutet, war während des Erlebens alles 
andere als lustig. 

Schlüsselwörter: Horror-Trip, LSD, Todesangst, Panik, Verzweiflung, tiefsinnige Gespräche, Verbundenheit

Summary
T. Cutter tells in this article about a horror trip that happened many years ago and was his last LSD trip. 

What seems to be funny and comical in the retrospective narration was anything but funny during the experi-
ence.

Keywords: horror trip, LSD, fear of death, panic, despair, profound conversations, connectedness 

*  Pseudonym



T. Cutter72

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

man sich geistig und seelisch miteinander ver-
bunden hat. Wir kratzten unsere letzten Reste 
„Weed“ zusammen, was zu unserem Bedauern 
nur einen sehr kleinen, kümmerlichen Spliff er-
gab. Es löste noch keine große Verwunderung 
bei uns aus, dass dieser aber plötzlich zu einem 
Rastafari-artigen Riesenjoint heranwuchs und 
eine gefühlte Stunde lang im Kreis ging.

„Ein Hoch auf Albert Hofmann“, scherzten 
wir noch, da wir alle drei diese Wahrnehmung 
hatten. Dann riss mir plötzlich der Film. In 
den nächsten Stunden begab ich mich auf eine 
Reise, die mit keiner der bis dahin erlebten Er-
fahrungen vergleichbar war. Mein Geist oder 
besser gesagt mein Ich verließ meinen Körper 
und beobachtete jetzt das Szenarium von oben 
bzw. von außen. Und was ich da sah, war ziem-
lich erschreckend, denn ich lag ausgestreckt am 
Boden, von Michelle und Didier umsorgt – ich 
war tot! Ich kann mich erinnern, dass ich zwar 
nicht in Panik geriet, aber mein körperloses Ich 
gar nicht mit diesem Umstand einverstanden 
war. Deswegen überlegte ich, wie ich diese Sze-
nerie beeinflussen könnte. Ich dachte mir, wenn 
ich meine ganze Kraft zusammennehme, kann 
ich es schaffen, aufzuspringen, um in die Küche 
zu laufen und dort Wasser zu trinken – wenn 
ich das schaffen würde, dann hätte ich den Tod 
überwunden. Ich schoss also in die Höhe wie 
von der Tarantel gebissen, lief in die Küche und 
hielt den Kopf unter die Wasserleitung.

Nebenbei sei erwähnt, wie es in dieser Nacht 
meinen Begleitern erging, die ja immerhin auch 
je einen Trip nahmen und ziemlich im LSD-
Rausch angekommen waren. Meine Freundin 
sprach noch Jahre später über das Erlebte und 
wie schrecklich es war, als ich regungslos am 
Boden lag, mit blauvioletten Gesicht, und nicht 
mehr atmete. Und wie sie plötzlich auf die Seite 
springen musste, weil ich wie ein Verrückter in 
die Höhe schoss und in die Küche rannte. 

Also ich lebte, aber ich war immer noch au-
ßerhalb von meinem Körper. Ich konnte nicht 
sprechen und kann mich nicht erinnern, dass 
ich akustisch etwas wahrnehmen konnte. Den 
nächsten Eindruck, den ich hatte, war eine op-
tische Vision von der nahen Zukunft, in der ich 
wieder regungslos am Boden lag, zusammen 
mit der mystischen Erkenntnis, dass man dem 
Tod nicht so leicht entkommt. Ich konnte nicht 
mehr denken, nur noch instinktiv handeln, und 
beschloss – da ich ja bekleidet am Boden lag –, 
mich nackt auszuziehen, denn dann würde 
diese Zukunft ja nicht eintreten können. In wei-
terer Folge kam ich anscheinend auf den Plan, 
mich vorsätzlich zu verletzen, denn dann müss-
te man mich ins Spital oder zum Arzt bringen. 
Somit könnte mich der sichere Tod hier nicht 
ereilen. 

Michelle und Didier berichteten, wie hilf-
los sie waren, wie steif vor Schock. Sie hatten 
es mit einem Splitternackten zu tun, der nicht 
mit ihnen sprach, aber begann, die komplette 
Wohnungseinrichtung zu zertrümmern und 
dabei mit irgendwelchen Teilen auf sich selbst 
einzudreschen. Ich weiß noch, dass mir zum 
Glück der Verdacht kam, dass sich vielleicht 
gerade dadurch, dass ich mich verletzen wollte, 
sich mein Schicksal erfüllen würde, und hatte 
die glorreiche Idee, das Apartment einfach zu 
verlassen. Für Michelle und Didier begann jetzt 
ein Kampf, bei dem sie mit aller Kraft versuch-
ten, einen gut trainierten, nackten Irren daran 
zu hindern, die Wohnung zu verlassen, um 
draußen noch mehr Unheil anzurichten.

Mein Zustand war in der Zwischenzeit in 
einer Art fortgeschritten, in dem ich nur mehr 
Ausschnitte verstörender Bilder sah: keine Per-
sonen, keine Räume, nur eine Ahnung davon, 
wo sich der Ausgang befindet. Diesen zu er-
reichen, war dem Schicksal anscheinend nicht 
recht, denn immer, wenn ich nach höchster An-
strengung im verzweifelten Überlebenskampf 
beinahe die rettende Tür erreichte, zog oder 
schlug mich etwas von ihr weg. Meine tapferen 
Freunde berichteten, wie intensiv und helden-
haft sie mit mir kämpften. Und dass es ihnen 
vielleicht gelungen wäre, mich zurückzuhalten –  
wäre nicht mein ungefähr 80-jähriger Nachbar 
auf den Plan gekommen, sich über den intensi-
ven Lärm zu beschweren und heftig an meine 
Tür zu klopfen. 

Diesen Moment der Ablenkung, in dem 
die zwei wieder einmal erstarrten, konnte ich 
offensichtlich nutzen. Ich riss mich los, sprin-
tete mit letzter Kraft zur Tür, und als ich diese 
aufriss, stand da dieser weißhaarige, rüstige 
alte Mann – eine leuchtende Engelsgestalt –, ge-
schickt von wem auch immer, um mir bei mei-
nem Kampf beizustehen. Ich glaube nicht, dass 
er seine Beschwerde noch loswerden konnte, 
bevor er panisch flüchtete. Denn jetzt hatte er 
es mit dem Umstand zu tun, einen langhaari-
gen Nackten von sich schütteln zu müssen. Für 
mich jedoch war er der Retter! Ich fiel ihm um 
den Hals und ließ ihn nicht mehr los. „Danke, 
danke, danke!“, konnte ich anscheinend noch 
herausbringen. Das keuchte ich ihm solange ins 
Ohr, bis er schließlich verschwunden war. 

Tage danach sahen wir uns zwar noch ein-
mal, als ich versuchte, mich zu entschuldigen 
und ihm zu erklären, dass ich wohl ein biss-
chen zu viel getrunken hatte. Der arme Mann 
sprach aber nicht mit mir – und vermied in den 
nächsten Jahren gekonnt jede Begegnung.



73

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 73–76

Vorbemerkung

Wer ein Buch mit Porträts schreibt über Men-
schen nach der Lebensmitte, die sich seit vielen 
Jahren von Psychedelika (griechisch: die Seele 
offenbarende Substanzen) begleiten lassen oder 
sich früher begleiten ließen, muss sich – zumal 
wenn er ebenfalls in der zweiten Lebenshälfte 
steht – die Frage gefallen lassen, wie er es sel-
ber mit bewusstseinsverändernden Substanzen 
hält. Eine verfängliche Frage, denn auch der 
bloße Konsum von psychedelischen Substan-
zen ist in der Schweiz und anderswo illegal. 
Außer man leidet an einer schweren physi-
schen oder psychischen Erkrankung und darf 

deshalb bei einer medizinisch kontrollierten 
Studie mitmachen, bei welcher ein Arzt Psy-
chedelika oder Empathogene (die Empathie 
verstärkende Substanzen) verabreicht.1 Zu die-
ser „Zielgruppe“ gehöre ich nicht und so kann 
ich – ohne mich strafbar zu machen – hier nur 
sagen, dass psychedelische und empathogene 
Substanzen mein Leben verändert haben. Als 
ich – der in seiner Jugend kaum mehr als drei 
Joints geraucht hatte – im Alter von 53 zum ers-
ten Mal LSD zu mir nahm, war das für mich 
eine Offenbarung. Seit diesem Erlebnis habe 

1	 In der Schweiz besteht seit 2014 erneut die Möglichkeit, psy-
cholytische Behandlungen mit LSD und MDMA auf Antrag 
im begründeten Einzelfall behördlich genehmigt durchzu-
führen. Zwischen 1988 und 1993 gab es in der Schweiz schon 
einmal die Möglichkeit, solche Behandlungen über Sonder-
bewilligungen zu erwirken. 

Elysium hin und zurück – Mit Psychedelika  
unterwegs in der zweiten Lebenshälfte 
(Textauszug)*

Claude Weill

Zusammenfassung
Es ist ohne weiteres möglich, über Jahrzehnte bewusstseinserweiternde Substanzen zu konsumieren und 

in die Gesellschaft integriert zu sein. Das zeigt der ehemalige Schweizer Journalist und Erwachsenenbildner 
Claude Weill in seinem Buch Elysium hin und zurück – Mit Psychedelika unterwegs in der zweiten Lebenshälfte. Darin 
erzählen neun Menschen im Alter zwischen 53 und 73 Jahren ungeschminkt von ihren Erfahrungen mit Psy-
chedelika und Empathogenen. Der hier abgedruckte Textauszug enthält die Vorbemerkung zum Buch und das 
Kapitel Ärzte sollten Psychedelika ausprobieren dürfen – Gespräch mit Xavier L. (64).

Schlüsselwörter: Psychedelika, Empathogene, Spiritualität, Mystik, Therapie mit psychoaktiven Substanzen, 
Buddhismus, Meditation

Summary
It is easily possible to consume consciousness expanding substances for decades and be integrated into soci-

ety. This is shown by former Swiss journalist and adult educator Claude Weill in his book Elysium hin und zurück –  

Mit Psychedelika unterwegs in der zweiten Lebenshälfte. In this publication, nine people aged between 53 and 73 
tell unvarnished stories about their experiences with psychedelics and empathogens. The text excerpt printed 
here contains the preface to the book and the chapter Physicians should be allowed to try psychedelics – interview 

with Xavier L. (64).

Keywords: psychedelics, empathogens, spirituality, mysticism, therapy with psychoactive substances,  
Buddhism, meditation

*	 Auszug aus dem Buch: Claude Weill: Elysium hin und zurück. 
Mit Psychedelika unterwegs in der zweiten Lebenshälfte. 



C. Weill74

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

ich die Gewissheit, dass es – um mit Shake
speares Hamlet zu sprechen – in der Tat „mehr 
Dinge zwischen Himmel und Erde gibt“, als 
wir gemeinhin annehmen. Ich habe seither 
wiederholt psychedelische und empathogene 
Substanzen in geleiteten Gruppenritualen und 
später auch alleine für mich ausprobiert und 
erprobt. Waren die vielen Substanzenreisen 
in den ersten Jahren „Inselerfahrungen“ ohne 
nachhaltigen Bezug zu meinem Alltag, so ver-
änderte sich das mit den Jahren sukzessive. 
Meine „Reisen“ wurden weniger und vor allem 
nüchterner – weniger spektakulär. Mein Alltag 
ist hingegen eindeutig spiritueller geworden; in 
dem Sinne, dass ich mich mit der Welt im Gu-
ten wie im Schlechten stärker verbunden fühle, 
mich öfter als Teil eines größeren Ganzen erle-
be, das anderen Gesetzmäßigkeiten unterliegt 
als jenen meines Verstandes. Der langjährige 
Gebrauch psychedelischer Substanzen hat in-
des meinen Denkapparat nicht in dem Maße 
beeinträchtigt, dass diese Substanzen mir ver-
unmöglicht hätten, rational über bewusstseins-
verändernde Stoffe nachzudenken und dieses 
Buch zu schreiben. Und ganz klar: Ohne diese 
speziellen Erfahrungen hätte ich in den Gesprä-
chen mit meinen „LSD-Veteranen“ und „LSD-
Veteraninnen“ viele der geschilderten Erfah-
rungen als nicht überprüfbar abhaken müssen. 
Die im Buch porträtierten Personen wiederum 
müssten sich nicht hinter Pseudonymen verste-
cken, wäre der Konsum von Psychedelika und 
Empathogenen legal. Eine Legalisierung und 
Regulierung dieser Substanzengruppen, wie 
sie zahlreiche Drogenfachleute hierzulande 
und weltweit fordern, würde es ermöglichen, 
dass die in diesem Buch versammelten Perso-
nen ihre Anonymität ablegen könnten. Weil 
dem (noch) nicht so ist, blieb dem Autor nichts 
anderes übrig, als Namen und teilweise auch 
Orts- und Zeitangaben zu verändern. 

Ärzte sollten Psychedelika  
ausprobieren dürfen – Gespräch  
mit Xavier L. (64)2

Erst mit 36 habe ich im Rahmen einer Psycho-
therapie MDMA kennengelernt. Insofern bin 

2	 Biografische Angaben: Xavier L. ist in der Stadt Zürich aufge-
wachsen und besuchte dort die Schule. Nach der Lehre als 
Mechaniker und Konstrukteur in der technischen Akustik ar-
beitete er in seinem Beruf kurze Zeit im Angestelltenverhält-
nis und machte sich dann selbständig. 2002 ließ er sich zum 
Pflegefachmann Psychiatrie umschulen. Xavier L. ist verhei-
ratet und hat einen erwachsenen Sohn. Seit vier Jahren ist er 
glücklicher Großvater. L. lebt in der Zentralschweiz, nahe dem 
Vierwaldstättersee. Er ist passionierter Radfahrer und bewegt 
sich gerne in der Natur, die ihm stets „absolut ehrlich“ spie-
gelt, wie es ihm geht. Neben seinem verantwortungsvollen 
Beruf als Psychiatriepfleger legt er, wo handwerkliches Ge-
schick gefragt ist, gerne Hand an. „Ein Teil von mir ist Mecha-
niker geblieben“, sagt Xavier L. denn auch über sich. 

ich ein Spätberufener. In meiner Jugend interes-
sierten mich all die damals bekannten Drogen 
wie Cannabis oder Heroin nicht. Vielleicht des-
halb, weil meine Eltern starken Druck auf mich 
ausübten, ich solle die Finger davon lassen. In 
meinem Umfeld konsumierten schon einige 
Alkohol, rauchten und kifften. Das hat mich 
nicht verleiten können, es ihnen gleichzutun. 
Als ich 19 war, lernte ich einen gleichaltrigen 
Freund kennen, der bereits Heroin konsumiert 
hatte. Während unserer Freundschaft, die gut 
ein Jahr dauerte, schaffte er es, clean zu bleiben. 
Dann trennten sich unsere Wege. Zwei Jahre 
danach verstarb Beat mit nur 21 an den Folgen 
einer Überdosis. Da wurde mir klar, was es hei-
ßen kann, Drogen zu konsumieren. 

Zu MDMA kam ich über einen Psychiater, 
der im Rahmen einer Sonderbewilligung des 
Bundesamtes für Gesundheitswesen BAG mit 
Substanzen arbeiten durfte. Das wusste ich 
aber zu Beginn der Therapie nicht. Aufgesucht 
hatte ich ihn aus einer Lebenskrise heraus. Auf 
mir lastete damals noch immer der unverarbei-
tete Schmerz über den Tod meiner ersten Frau, 
der Mutter meines Sohnes. Zudem fühlte ich 
mich in meiner zweiten Ehe unglücklich und 
gefangen. 

Mein Psychiater und ich waren uns auf 
Anhieb sehr sympathisch und ich fühlte mich 
von ihm verstanden. Das erste Mal in meinem 
Leben setzte ich mich bewusst mit meiner Per-
sönlichkeit und meinen Krisen und Problemen 
auseinander. Relativ bald schlug mir mein 
Therapeut Sitzungen mit Holotropem Atmen 
vor, von dem ich bislang noch nie etwas gehört 
hatte. Mit großem Erstaunen erlebte ich die tief-
greifende Wirkung dieser Atemtechnik. Psy-
chische Probleme, die sich in mir in Form von 
Verspannungen und Schmerzen manifestiert 
hatten, lösten sich zum Teil bereits in den ersten 
zwei Sitzungen auf. Was ich in der Holotropen 
Atemarbeit an Entspannung, innerem Frieden 
und Geborgenheit erleben durfte, wirkt in mir 
bis heute nach. 

Kurze Zeit nach Beginn der Atemsitzungen 
weihte mich mein Psychiater in die psycholyti-
sche Arbeit mit MDMA ein. Er bot mir an, mit 
diesem Medikament eine Therapiesitzung zu 
machen. Zunächst hatte ich große Angst und 
war skeptisch. Erst durch seine differenzierte 
fachliche Aufklärung konnte ich meine Zwei-
fel überwinden und stimmte zu. Das war mein 
Einstieg in die Psycholytische Therapie. Die 
empathische und liebevolle Begleitung durch 
den Psychiater machte meine erste Sitzung mit 
MDMA zu einem Schlüsselerlebnis. Nie zuvor 
hatte ich mich mit vollem und klarem Bewusst-
sein so präsent gefühlt. Mein Herz schmerzte 
und jubelte zugleich. Geborgen in Liebe und 



Elysium hin und zurück – Mit Psychedelika unterwegs in der zweiten Lebenshälfte 75

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Vertrauen fühlte ich mich ganz im Hier und 
Jetzt aufgehoben. Ich merkte, welche Bedürfnis-
se in mir lange Zeit zu kurz gekommen waren, 
und konnte sie meinem Therapeuten gegenüber 
zum Ausdruck bringen. So offen und lebendig 
hatte ich mich vorher noch nie erlebt. Ich be-
kam eine Ahnung, wer ich bin, wenn es mir 
gut geht. Auch mein Umfeld nahm die positive 
Veränderung bei mir wahr. In den folgenden 
MDMA-Sitzungen entdeckte ich mich auf eine 
völlig neue, kreative Weise. Dann schlug mir 
mein Therapeut vor, in einer nächsten Sitzung 
MDMA mit LSD zu kombinieren. Dieses Ange-
bot überforderte mich, und ich bekam Angst. 
Ich befürchtete, dass weitere derart starke Er-
fahrungen mein Leben zu heftig verändern 
könnten. Ich brach die Therapie ab. Für mein 
damaliges seelisches Gleichgewicht war ent-
scheidend, dass dieser Therapieabbruch seitens 
des Therapeuten sehr professionell und liebe-
voll begleitet wurde.

Ein Jahr später ließ ich mich von meiner 
zweiten Frau scheiden. Ich tat also genau das, 
was ich unbewusst hatte vermeiden wollen, als 
ich Nein zu einem LSD-Erlebnis gesagt hatte. 
Die starke Erfahrung mit meinem Therapeuten –  
dass es möglich ist, auf korrekte und wertschät-
zende Art auseinanderzugehen – gab mir den 
Mut und die Motivation, mich von meiner Frau 
zu trennen. Danach nahm ich den Kontakt zu 
meinem Psychiater wieder auf. Die MDMA/
LSD-Sitzung holte ich nach und erkannte noch-
mals auf einer tieferen Ebene, dass ich durch 
meinen Therapeuten hatte lernen dürfen, wie 
man sich in Liebe trennt und verabschiedet. 
Er hatte sich für diese Rolle zur Verfügung ge-
stellt. Das war ein weiteres Schlüsselerlebnis 
für mich. In den folgenden drei Jahren erfuhr 
ich im Rahmen meiner Psycholytischen Thera-
pie unbeschreiblich viel über mich, meine Fa-
milie, über meine Beziehungen, über Schmerz 
und Liebe und das Leben generell. In viertel-
jährlichen Abständen nahm ich an geführten 
Gruppensitzungen mit LSD und MDMA teil. 
Nach Abschluss meiner Therapie besuchte 
ich ca. dreimal pro Jahr eine therapeutische 
Selbsterfahrungsgruppe mit Substanzen. Ich 
erinnere mich, dass besonders die Erfahrungen 
mit psilocybinhaltigen Pilzen in Kombination 
mit MDMA ungemein stark und herzöffnend  
waren. 

Nun bin ich mittlerweile 25 Jahre mit psy-
chedelischen und empathogenen Substanzen 
unterwegs. Eine längere Pause legte ich nur ein, 
als ich meine dritte Frau kennenlernte. Sie mel-
dete Bedenken gegen meine psychedelischen 
Rituale an. Vier Jahre später konnte sie diese 
Vorbehalte ablegen. Bis zu diesem Zeitpunkt 
nahm ich weiter an Ritualen teil, jedoch ohne 

selber Substanzen zu nehmen. Ich wollte keine 
vorschnellen persönlichen Entwicklungsschrit-
te machen, die meine Partnerin nicht hätte 
nachvollziehen können. Vor einigen Jahren hat 
meine Frau aus einer tiefen persönlichen Krise 
heraus den Entscheid getroffen, sich selber un-
ter fachlicher Begleitung mit Substanzen helfen 
zu lassen. 

Von wenigen Ausnahmen abgesehen nahm 
ich psychedelische und empathogene Substan-
zen immer in einem psycholytischen Setting 
ein. Das ist mir wichtig zu betonen. Durch die 
intensive Beziehung zu meinen jeweiligen The-
rapeuten habe ich im Laufe der Jahre erkannt, 
dass ich gerne mit Menschen arbeiten würde. 
In meinem Erstberuf als Mechaniker und Kon-
strukteur in der technischen Akustik war dafür 
wenig Platz, obwohl ich schon immer gut auf 
Menschen habe eingehen können. 

So entschied ich mich kurz nach Ende mei-
ner Psychotherapie für einen Neubeginn und 
erlernte den Pflegeberuf mit Schwerpunkt Psy-
chiatrie. Auch während meiner Ausbildungs-
zeit besuchte ich in regelmäßigen Abständen 
Sitzungen mit Substanzen. In der Klinik, wo ich 
arbeitete, war ich hingegen von Ärzten umge-
ben, die mit dieser Art von Therapie nicht ver-
traut waren. Die Tatsache, dass unsere Patienten 
in der Klinik mit sedierenden Medikamen-
ten in hohen Dosierungen behandelt wurden, 
brachte mich oft in ein Dilemma. Einerseits sah 
(und sehe) ich ein, dass für Menschen, die sich 
in einer akuten psychotischen Krise befinden, 
der Einsatz von Neuroleptika oft unumgäng-
lich ist. Andererseits habe ich im Kontakt mit 
psychisch kranken Menschen immer wieder 
die Erfahrung machen können, dass sie mir ge-
genüber eine Offenheit zeigten, die durch die 
Einnahme von sedierenden, antipsychotischen 
und angstlösenden Medikamenten rasch ein-
mal verlorenging. Durch die chemische Keule 
wurde ihnen ein bewusster Zugang zu ihren 
schwierigen und quälenden Anteilen, die sich 
in der Krise manifestierten, verschlossen. 

In meinem heutigen Beruf als psychiatri-
scher Pflegefachmann kommen mir meine tie-
fen bewusstseinserweiternden Erfahrungen 
in den Sitzungen mit MDMA und LSD sehr 
zugute. Mit LSD habe ich ähnliche Zustände 
erlebt wie jemand, der sich in einer psychoti-
schen Krise befindet. Nur, dass ich meine Er-
fahrungen jeweils in einem von mir gewählten 
sicheren, ruhigen Setting machen darf und 
mein Ich-Bewusstsein in all seinen Qualitäten 
erhalten bleibt. Den Patienten und Patientinnen 
kann ich, gestützt auf meine Erfahrungen, ver-
sichern, dass sie ihren Wahrnehmungen, und 
seien sie noch so bizarr, trauen können. Es geht 
nicht darum, diese Wahrnehmungen zum Ver-



C. Weill76

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

schwinden zu bringen, sondern zu lernen, mit 
ihnen umzugehen. Insofern sehe ich die Abga-
be hoch dosierter Psychopharmaka in der Psy-
chiatrie nicht immer als den richtigen Weg an. 
Ich würde es begrüßen, wenn Psychiaterinnen 
und Therapeuten als Teil ihrer Ausbildung ei-
gene Erfahrungen mit Psychedelika und Entak-
togenen machen dürften. Dadurch würden sie 
die unterschiedlichen Wirkungen dieser Me-
dikamente kennenlernen. Denn für mich sind 
MDMA und LSD eindeutig Medikamente. In 
den 50er und 60er Jahren des letzten Jahrhun-
derts gab es zahlreiche Ärzte und Psychothe-
rapeuten, die diese Erfahrungen noch hatten. 
Dieses Wissen fehlt den heutigen jungen Ärz-
ten und Therapeutinnen. 

Wer mich bei meiner täglichen Arbeit mit 
psychisch kranken Menschen sehr inspiriert 
hat, ist Mike Hellwig mit seinem Konzept der 
„Radikalen Erlaubnis“. Die Arbeit mit ihm hat 
mir nochmals deutlicher gezeigt, worauf es bei 
der Betreuung von Menschen in psychischen 
Ausnahmesituationen ankommt. Analog zu ei-
ner Substanzenreise, deren guter Verlauf davon 
abhängt, ob du im Moment sein kannst, geht es 
bei psychisch kranken Menschen darum, ihre 
Gefühle und inneren Dämonen wahrzuneh-
men, ohne mit dem Kopf eingreifen zu wollen. 
Ich arbeite oft mit dem Bild eines inneren Kin-
dergartens: Alle Kinder in einem Kindergarten 
wollen sich ausdrücken, sie wollen gehört und 
wertgeschätzt werden. Wir sind alle Kinder-
gärtner und -gärtnerinnen und haben einen 
„inneren Kindergarten“, den wir liebevoll be-
treuen möchten. Durch meine langjährigen 
Substanzenerfahrungen weiß ich inzwischen, 
wie verheerend es ist, wenn man innere Anteile 
und Gefühle abspaltet. 

Bei meiner Arbeit habe ich auch schon mit 
Patienten zu tun gehabt, die eine Suchtvergan-
genheit hatten. Es half ihnen jeweils sehr, wenn 
ich ihnen erzählte, dass ich selber Erfahrungen 
mit Substanzen habe, nur eben ohne Suchtpro-
blematik. Seit einigen Jahren begleite ich außer-
halb meines Arbeitsfelds Menschen im Einzel-
setting oder in Gruppen auf Substanzenreisen. 
Irgendwann war das Vertrauen in mir da: Jetzt 
bist du so weit und kannst Menschen auf die-
sem Weg helfen. Das erlebe ich als großes Ge-
schenk. Nach meinen Sitzungen gehe ich stets 
zur Supervision bei meiner Psychiaterin. 

Ich vertrage auch im fortgeschrittenen 
Alter MDMA und LSD nach wie vor gut und 
möchte auch wieder einmal eine hochdosierte 
Reise unternehmen. Für mich steht fest, dass 
uns Psychedelika und Entaktogene auch am 
Ende des Lebens gute Dienste leisten können. 

Auf Substanzenreisen stirbt dein Ego jedes Mal 
ein bisschen, insofern sind solche Erfahrungen 
eine gute Vorbereitung fürs wirkliche Sterben. 
Ich weiß von einem Mann, der vor seinem Tod 
in einer Gruppe seine erste MDMA-Erfahrung 
machte. Auf dieser Reise hatte er eine tiefe, 
mystische Erfahrung. Er konnte sich, mitgetra-
gen von der ganzen Gruppe, mit seinem Tod, 
der ihm bevorstand, nun einverstanden erklä-
ren. Solche Erfahrungen habe ich selber im-
mer wieder machen können. Für mich gibt es 
also viele gute Gründe, mit empathogenen und 
psychedelischen Substanzen weiterzuarbeiten, 
umsichtig und äußerst sorgfältig. Dies umso 
mehr, als die Legalisierung dieser Heilmittel 
auf sich warten lässt.

Claude Weill
Der Autor arbeitete nach seinem Studium 
der Geschichte viele Jahre als Journalist und 
Redaktor für Schweizer Printmedien. 2020 
erschien in der Edition Spuren sein Buch 
„Elysium hin und zurück – Mit Psychedelika 
unterwegs in der zweiten Lebenshälfte“. 
www.claudeweill.ch 

Claude Weill: Elysium hin und zurück.  
Mit Psychedelika unterwegs in der zweiten  
Lebenshälfte.  
189 Seiten
Winterthur: Edition Spuren, 2020
19,63 Euro



Ekstase und Entsetzen  
in den Bildern von Heinz Stangl

Katharina Stangl 1

1	 Die hier versammelten Texte (Zitate) wurden von Katharina Stangl, der Tochter des Malers, zusammengestellt. Der Titel „Ekstase und 
Entsetzen“ ist eine Anspielung auf eine im Bayerischen Fernsehen ausgestrahlte Dokumentation über Heinz Stangl (Kölsch, 2008). 

77

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 77–79

„Aufsässig entblößtes Fleisch:  
Der Maler Heinz Stangl“ 

„Der Wiener Maler Heinz Stangl war einer 
der originellsten Koloristen seiner Generation. 
Schon Mitte der sechziger Jahre, während sei-
nes Studiums an der Akademie für bildende 
Künste in Wien – er war damals Mitte zwanzig –  
verblüffte er seine Lehrer mit einem individuell 
ausgeprägten Farbstil, in dem gemischt-gedeck-
te, später zunehmend um den Grundton gelb 
gruppierte Töne auf die grellen Rosa- und Li-
la-Kontraste entblößten Fleisches stießen. Kör-
perliches füllte seine Bilder bis an die Ränder, 
ja die manchmal fast ekstatisch gymnastisch 
wirkenden Bewegungen der Figuren waren mit 
verblüffender Ausdruckssicherheit erfasst, ver-
gegenwärtigt und kompositorisch miteinander 
verschränkt.

Wer die jüngst erschienene Monographie 
über Stangl „Heinz Stangl: Ölbilder“ (Verlag 
Galerie Welz, Salzburg, 160 Seiten, 47,20 Euro; 
Niederle, 2008) durchblättert, kann nur staunen 
über die Konsequenz, mit der dieser Maler in 
den vierzig Jahren, die ihm zum Schaffen ge-
blieben sind, den so früh entwickelten Expressi-
onsstil weitergetrieben, variiert, geschärft und 
immer wieder ins Gellend-Schrille übersteigert 
hat. Man beginnt anhand dieses Buches aber 
auch zu begreifen, warum Stangl zu Lebzei-
ten nicht die ihm zustehende Anerkennung 
eines Klassikers der neueren gegenständlichen 
Malerei gefunden hat, die manchem weniger 
begabten seiner österreichischen Alters- und 
Berufsgenossen ganz selbstverständlich zu-
teil geworden ist. Stangls Bilder sind oft ener-
vierend unbequem in ihrer manischen Ent-
artungs- und Entblößungslust, in den quasi 
ritualisierten Spreizbewegungen, die von den 
fast ausschließlich weiblichen Figuren zeleb-
riert werden. Man begegnet also einer Form 
des Exhibitionismus, die in ihrer Aufsässigkeit 
manchmal fast weht tut und über die sexuelle 
Komponente weit hinaus ins Gesellschaftliche 

zielt. So wurde Stangl zum Seismograph unter-
schwelliger sozialer Bewegungen und patholo-
gischer Phänomene, zum kritischen Beobachter 
gesellschaftlicher Missstände. Das konnte nicht 
allen gefallen.

Noch während der Vorbereitungen für den 
Bild- und Textband über sein Lebenswerk ist 
Heinz Stangl 65-jährig in Wien gestorben. Doch 
um seinen Platz in der österreichischen Kunst-
geschichte der zweiten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts muss man nicht bangen. In der Riege der 
gegenständlichen Malerei seines Landes hat er 
nur wenige Konkurrenz.“

(Gottfried Knapp, 2009)

„Art-International, Paris 1970“

„Obwohl diese Italiener interessant und viel-
versprechend sind, hat kein einziger der gan-
zen Ausstellung diese alles zerschmetternde 
optische Kraft von Heinz Stangl, eines jungen 
österreichischen Malers, dessen erste Ausstel-
lung in Paris in der Galerie du Dragon stattge-
funden hat. Stangls Bilder sind bis zum Rand 
von einer erstaunlichen Unruhe erfüllt. Sie 
schaffen ein Universum, in dem jedes Teilchen 
über das Auge des Betrachters herfällt. Kör-
per und deren chaotische Umgebung, zerstört 
durch mehrfache Darstellung, sind in einer 
scheinbar unkontrollierbaren Art und Weise 
verzerrt. Jedoch sind gewollte Absicht und Aus-
führung ganz leicht verständlich.

Dieses scheinbare Chaos wird verursacht 
durch bruchstückhafte Flächen, durch Wie-
derkehren von Bildern – wie zum Beispiel die 
drei Bilder, die zu einem einzigen verschmel-
zen, und die das Gemälde ,Badezimmer‘ so be-
merkenswert machen – durch die aufregende 
Verwirrung des schlichten Bildgefüges, durch 
die erzwungene Verbindung normalerweise 
ganz verschiedener Bestandteile und schließ-
lich durch die ungeheure und präzis geformte 
Ordnung kräftiger Farben. (…) 



K. Stangl78

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Die explosive Kraft der Bilder enthält eine 
verschleierte Sexualität, entspringend einer 
Bilderwelt, die – wie es der Fall ist – auf noch 
wachen Erinnerungen aufbaut. (…)“ 

(Michael Peppiat, 1970/2008) 

„Zur Ausstellung in Bolzano/Bozen 
1974“

„Heinz Stangl ist ein Künstler im Alter von 
rund dreißig Jahren. Er gehört also zur jüngeren 
heute in Österreich tätigen Künstlergeneration. 
Trotzdem hat er sich bereits ein ungewöhnli-
ches Ausmaß an Zustimmung seitens der Kri-
tik gesichert. Betrachtet man seine Bilder und 
Blätter, ist das Warum unschwer zu verstehen. 
Stangl verfügt über unleugbare gestaltende 
Kraft; er besitzt eine graphische Schärfe, die auf 
seinen Zeichenblättern eine unauslöschliche 
Spur hinterläßt. Es ist nicht möglich, ihn mit ei-
nem Etikett zu versehen. Gewiß, in seinen Dar-
stellungen fließen verschiedene Komponenten, 
von expressionistischen bis zu surrealistischen, 
zusammen. In seiner Aussage ist aber sicherlich 
kein Zeichen zu entdecken, das irgendwie nach 
einem Aufleben anderer Arbeitsweisen und 
anderer Poetik schmeckt. Was sich dagegen ab-
hebt, ist seine freie und schöpferische Assimila-
tion einer Atmosphäre, die ein Bestandteil des 
Österreichischen Kulturlebens ist und worin 
sich seit Beginn des Jahrhunderts bis heute die 
psychologischen Werte abgehoben und ausge-
drückt haben. Dürfen wir den großen Schatten 
Freuds heraufbeschwören?

Eine Tatsache kann nicht bestritten werden: 
die Untersuchung, die Stangl hinsichtlich der 
inneren Spannung seiner Gestalten, ihrer Er-
regung, ihrer Unrast und krampfhaften Gebär-
den, der sie beherrschenden erotischen Raserei 
führt, ist keineswegs ein Vorgang aus zweiter 
Hand, nämlich etwas, was im Vorhinein ge-
plant, aufgrund einer lediglich intellektuellen 
Selektion beschlossen wurde; es handelt sich im 
Gegenteil um eine Forschung, die von unruhi-
ger primärer Phantasie, von innerer angebore-
ner Neigung gelenkt wird, die allem und jedem 
den Stempel impulsiver Glaubwürdigkeit auf-
drückt. So wie es beim ersten Kokoschka, bei 
Gerstl, bei Schiele geschah. Stangl bewegt sich 
innerhalb des Flutens einer derartigen aktiven 
zeitgenössischen Überlieferung. In welchen 
Grenzen aber? Meines Erachtens, zweifellos in 
den Grenzen sicherer formaler sowie themati-
scher Autonomie. Ich möchte sagen, daß es in 
der Kunst Stangls eine Folge von Motiven gibt, 
die als ausgesprochen ungewöhnlich gelten 
dürfen. Etwas ähnliches könnte man vielleicht 
nur bei Frohner finden. Die ausgestellten Werke 

verdienen eingehende Betrachtung: die säuer-
lich, herbe, dissonante Tönung der Farben, die 
psycho-dynamische Spaltung der Gestalten; 
die verkrampfte Atmosphäre, die Gegenstän-
de und Gestalten umhüllt; all diese ‚Daten’ ge-
hören zu ihm, sind ohne weiteres ein von ihm 
erworbenes besonderes Ergebnis. Und so malt 
oder zeichnet er seine Räumlichkeiten, seine 
Gynäzeen, seine Umwelt, worin entweder Frau-
en alleine oder Frauen und Männer zusammen 
in einer Umgebung von Erregung, Erotismus, 
und Gewalttätigkeit sich krümmen, sich win-
den, gestikulieren. Und darin liegt die grund-
legende Thematik Stangls. Seine Szenen fügen 
sich jedoch keinesfalls in den Rahmen unwirk-
licher Halluzinationen ein. Um ihre unmittel-
bare Echtheit zu betonen, versieht Stangl seine 
Innenansichten mit präzis aufgebauten und 
ruhigen gegenständlichen Details: Stühle, Ba-
dewannen, Leuchten, Kaffeemaschinen, Teppi-
che… Also will er gerade die banale, alltägliche, 
eingeengte Daseinskondition darstellen und 
wie sich eben in einer solchen mittelmäßigen 
und beengten Kondition Angst- und Wutaus-
brüche, Beruhigung und Wahnideen, obskure 
und quälende Unrast entfesseln, wovon die 
Übersteigerung des Eros lediglich ein Zeichen 
der Zwangsvorstellung ist, ein Zeichen, das in 
der Darstellung jedoch zu einem allgemeineren 
übertragenen, zu einem globalen übertragenen 
Ausdruck wird. Daraus ergeben sich die Blätter 
und Gemälde Stangls, ihre herbe und gleichzei-
tig raffinierte, beißende Definition, ihr durch-
dringender und verwirrender Scharfsinn. 
Das also ist Stangl: ein Künstler von scharf 
umrissener Physiognomie und von sicherer  
Aussage.“ 

(Mario de Micheli, 1973/2008)

Kurzbiographie von Heinz Stangl

Heinz Stangl wurde 1942 in Wien geboren. 
Von 1961 bis 1967 studierte er Malerei, Grafik 
und Konservierungstechnologie an der Akade-
mie der bildenden Künste in Wien. Der Maler, 
Graphiker und Buchillustrator beginnt seine 
Karriere im Umfeld des Phantastischen Realis-
mus, bevor er sich seinem eigenen Malstil zu-
wendet. Den in kräftigen Farben mit flächigen 
Figuren gehaltenen Werken wohnt häufig eine 
sinnliche Komponente bei, welche kontrastie-
rend zu morbiden Alltagssituationen steht. Ab 
1963 beginnt eine rege Ausstellungstätigkeit 
im In- und Ausland. Als Mitglied der Wiener 
Secession war er jahrelang in dessen Vorstand 
tätig. Der phantastisch-realistisch-surreale 
Menschendarsteller wurde unter anderem mit 
dem Förderungspreis der Stadt Wien und dem 



Ekstase und Entsetzen in den Bildern von Heinz Stangl 79

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Theodor-Körner-Preis ausgezeichnet. Heinz 
Stangl stirbt 2008 in Wien. 

Literatur

Knapp, G. (2009, 5. Februar). Aufsässig entblößtes 
Fleisch: Der Maler Heinz Stangl. Süddeutsche 
Zeitung, S. 14.

Kölsch, J. (2008). Ekstase und Entsetzen – die magi-
sche Welt des Heinz Stangl. Kunstdokumentati-
on des Bayerischen Fernsehens.

de Micheli, M. (2008). Zur Ausstellung in Bolza-
no/Bozen 1974. In H. A. Niederle (Hrsg.), Heinz 
Stangl. Ölbilder (S. 28). Salzburg: Galerie Welz. 
(Original 1973)

Niederle, H. A. (Hrsg.). (2008). Heinz Stangl. Ölbil-
der. Salzburg: Galerie Welz. 

Peppiat, M. (2008). Art-International, Paris, Heft 
1, 14. Jg., 20. Jänner 1970 (aus dem Englischen 
übertragen von M. Chobot). In H. A. Niederle 

(Hrsg.), Heinz Stangl. Ölbilder (S. 27). Salzburg: 
Galerie Welz. (Original 1970)

Stangl, H. (1978). Werkkatalog. Werk-Verzeichnis an-
lässlich einer Ausstellung in der Wiener Secession 
im April 1978. Wien. 

Dr. Katharina Stangl
Studium der Biologie in Wien und Frankfurt 
am Main.
katharina.stangl@gmail.com 



80

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 80–87

Ohne Titel, 1985. Öl auf Leinen, 100 × 80 cm

Heinz Stangl  |  Ekstase und Entsetzen



Heinz Stangl  |  Ekstase und Entsetzen 81

rausch, 9./10. Jahrgang, 4-2020/1-2021

Kritische Kunstbetrachtung, 1976. Öl auf Leinen, 146 × 114 cm



Bildstrecke82

rausch, 9./10. Jahrgang, 4-2020/1-2021

Frühstück am Kanal, 1970. Öl auf Leinen, 130 × 162 cm

Gymnastik, 1987. Öl auf Leinen, 115 × 145 cm



Heinz Stangl  |  Ekstase und Entsetzen 83

rausch, 9./10. Jahrgang, 4-2020/1-2021

Berstender Raum, 1973. Öl auf Leinen, 130 × 162 cm

Die Familie, 1967. Öl auf Leinen, 180 × 250 cm



Bildstrecke84

rausch, 9./10. Jahrgang, 4-2020/1-2021

Albtraum 3, 1977–81. Öl auf Leinen, 162 × 130 cm



Heinz Stangl  |  Ekstase und Entsetzen 85

rausch, 9./10. Jahrgang, 4-2020/1-2021

Albtraum 1, 1977–81. Öl auf Leinen, 162 × 130 cm



Bildstrecke86

rausch, 9./10. Jahrgang, 4-2020/1-2021

Fleischerladen, 1976. Öl auf Leinen, 162 × 132 cm



Heinz Stangl  |  Ekstase und Entsetzen 87

rausch, 9./10. Jahrgang, 4-2020/1-2021

Unvorhergesehene Verwandlung in einen Schmetterling, 1968. Öl auf Leinen, 90 × 49 cm



88

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 88–100

1	� Einleitung und  
Begriffsbestimmung

Nach der WHO wird bei der Sucht unterschie-
den zwischen psychischer Abhängigkeit mit 
dem überwältigenden Verlangen nach dem 
Suchtstoff und körperlicher Abhängigkeit mit 
Toleranz- und Dosissteigerung sowie Entzugs-
symptomen. Abhängigkeit stellt dabei einen 
Zustand periodischer oder chronischer Intoxi-
kation dar, der durch wiederholten Gebrauch 
einer Droge hervorgerufen wird, und der für 
das Individuum und die Gesellschaft schäd-
lich ist. Dies ist aber letztlich eine relative De-
finition mit fließenden, subjektiven Grenzen. 
Sowohl bei stoffgebundenen wie stoffungebun-
denen Süchten finden sich kurzfristig effektive, 
langfristig aber mit negativen Konsequenzen 
verbundene Strategien für die unbewusste Ge-
fühlsregulation und Stressverarbeitung. Eine 
praktikable Definition für Abhängigkeit (Möhl, 
1993) sieht die Grenze zwischen normalem und 
süchtigem Trinken/Konsumieren dort, wo die 
Genussfähigkeit verloren geht und das Leiden, 
bzw. die Bekämpfung des Leidens, beginnt zu 
überwiegen. 

In der Suchttherapie besteht heute weit-
gehend Konsens, dass die Entstehung einer 
stofflichen Suchterkrankung von einem mul-
tifaktoriellen Ursachenbündel bestimmt wird, 
die in einem bio-psycho-sozialen Modell (von 
Uexküll, 1986) beschrieben werden können. 
Darauf bezieht sich auch das derzeit gängige 
Krankheitsklassifikationsmodell der ICF (In-
ternational Classification of Functioning) der 
WHO (2001). Das Krankheitsfolgenmodell der 
ICF unterscheidet dabei eine körperliche Ebene 
mit der Funktionsstörung/Strukturschaden, 
eine individuelle/psychische Ebene mit den 
Aktivitäten des Individuums und eine soziale 
Ebene mit der Teilhabe/Partizipation. Diese 
drei Ebenen können sich auch bei einer Sucht-
krankheit gegenseitig beeinflussen bzw. gegen-
seitig verstärken. Bei einer Suchterkrankung 
verflechten und beeinflussen sich also geneti-
sche und konstitutionelle Faktoren, frühe inter-
nalisierte Beziehungserfahrungen, unbewusste 
Abwehr- und Bewältigungsmechanismen des 
Ichs, aktuelle soziale Beziehungen und die 
physiologisch-biochemischen Auswirkungen 
der Droge gegenseitig im Sinne einer Ergän-
zungsreihe, ein Begriff, den im Übrigen auch 

Kreativität, Rausch, Sucht –  
Psychoanalytische Modelle der Suchtdynamik

Peter Subkowski

Zusammenfassung
Nach einer einleitenden Klärung der Begriffe Sucht und Abhängigkeit und der Thematisierung von Life-

style-Drogen werden verschiedene psychoanalytische Suchtmodelle vorgestellt. Im Anschluss daran wird das 
Verhältnis von Sucht, Rausch und Kreativität ausgelotet und die Psychodynamik künstlerischen Schaffens er-
läutert. 

Schlüsselwörter: Rausch, Kreativität, Sucht, Abwehrmechanismen, Psychoanalyse 

Summary
After an introductory clarification of the terms addiction and dependence and the discussion of lifestyle 

drugs, various psychoanalytical models of addiction are presented. Subsequently, the relation between addic-
tion, intoxication and creativity is explored and the psychodynamics of artistic creation is elucidated. 

Keywords: intoxication, creativity, addiction, defence mechanisms, psychoanalysis



Kreativität, Rausch, Sucht – Psychoanalytische Modelle der Suchtdynamik 89

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

schon Freud, z. B. bei der Zwangsneurose, ver- 
wandte. 

2	 Zu „Lifestyle-Drogen“

In unserer Gesellschaft nimmt der Konsum 
von sogenannten „Lifestyle-Drogen“ im sozia-
len, beruflichen und gesellschaftlichen Leben 
kontinuierlich zu. So geht nach Angaben des 
Bundeskriminalamts der Konsum von Hero-
in zurück, während die Lifestyle-Drogen im 
Laufe der letzten Jahre zunehmend beliebter 
werden und auch immer häufiger ein Misch-
konsum zahlreicher Drogen stattfindet. Bei 
den Lifestyle-Drogen handelt es sich neben 
Cannabis v. a. um Amphetamine, Ketamin, 
Ecstasy und andere Amphetaminderivate (wie 
PMA, MDA, MDEA, PMMA, BDBM, BDB, 
2C-B), weniger um Halluzinogene wie LSD  
oder STP (2,5-Dimethoxy-4-methylampheta-
min). Amphetamin wirkt ähnlich aufputschend 
wie Kokain und wird von Patienten häufig alter-
nativ eingenommen. Die akuten Gesundheits-
risiken und Gefahren von Lifestyle-Drogen 
liegen zum Teil bei den unbekannten Inhalts-
stoffen. Die Konsumenten wissen beim Kauf 
nie, wie viel Wirkstoff darin enthalten ist. Sie 
wissen nicht einmal, ob sie überhaupt MDMA 
oder nicht eine gänzlich andere Substanz er-
worben haben. Der polyvalente Gebrauch, d. h. 
die Kombination von z. B. Ecstasy mit anderen 
Drogen kann außerdem zu einer Potenzierung 
der Wirkung und zu unerwarteten Rauschver-
läufen führen. Etwa 90 Prozent der Ecstasy-
Konsumenten in Deutschland verfügen über 
Erfahrungen mit Cannabis, Amphetaminen 
und unter Umständen zusätzlich mit LSD und 
Kokain. Es liegt also häufig eine Polytoxikoma-
nie vor, wobei aber Heroin und Crystal Meth 
von diesen häufig jüngeren Konsumenten meist 
gemieden wird. Die Folgen von häufigem und 
dauerhaftem Gebrauch von Ecstasy und auch 
von Cannabis sind zudem bis heute noch un-
zureichend erforscht. Unstrittig ist aber die Ge-
fahr von Hirnveränderungen, insbesondere die 
für Gedächtnisprozesse und Angstentstehung. 
Neben dem Abhängigkeitsrisiko und den da-
mit verbundenen individuellen und sozialen 
Folgeerscheinungen treten bei Lifestyledrogen 
als potenzielle psychiatrische Folgewirkungen 
Panikzustände, Derealisations- und Deperso-
nalisationssymptome, depressive Syndrome 
und vor allem drogeninduzierte paranoide Psy-
chosen auf. 

Konsumenten von „Lifestyle-Drogen“ sind 
oft jung und stehen daher noch in Ausbildung 
bzw. suchen erst einen Einstieg ins Berufsleben. 
Sie setzen sich häufig noch sehr mit ihrem El-

ternhaus auseinander, sind sozial in jugendli-
chen Peergroups und Jugendszenen integriert 
und pflegen einen eigenen Sprachstil. Emotional 
sind diese Adoleszenten nicht selten durch ih-
ren jahrelangen Drogenkonsum bei häufig sehr 
früh einsetzendem Konsum von einer gesun-
den psychischen Entwicklung abgeschnitten. 
Ihre Realitätswahrnehmung weist dementspre-
chend oft Defizite auf. Andere Konsumenten 
stehen noch am Beginn einer Drogenkarriere 
und setzen die Drogen vor allem am Wochen-
ende ein, um „Party zu machen“ oder wo-
chentags, um ihren Job zu bewältigen („Jeden 
Morgen ein Joint und der Tag ist dein Freund“). 
Viele merken aber zunehmend, z. B. durch Kon-
flikte oder Ansprachen ihrer Umwelt, dass sie 
weniger leistungsfähig werden, sich in Lehre, 
Studium und Beruf nicht mehr konzentrieren 
können und von ihrer Umwelt abgehängt wer-
den. Dies ist dann oft der Grund dafür, sich ei-
ner abstinenzorientierten ambulanten oder sta-
tionären Suchtbehandlung zu unterziehen. Bei 
einigen dieser Patienten ist dann zusätzlich zur 
Suchttherapie auch eine psychiatrisch/psycho-
pharmakologische Behandlung von psychoti-
schen Phasen und Angstzuständen notwendig, 
wie sie nach unserer Erfahrung vor allem häu-
figer bei hohem Cannabis-, LSD- und Kokain-
konsum zu beobachten sind.

In Deutschland konsumieren 26.7 Prozent 
der Menschen mindestens einmal in ihrem Le-
ben eine illegale Droge, davon 5.1 Prozent in 
den letzten 12 Monaten vor der Datenerhebung. 
Bei der Lebenszeitprävalenz führt Cannabis mit 
25.6 Prozent gefolgt von Amphetaminen mit 3.7 
Prozent, Kokain mit 3.3 Prozent, halluzinogene 
Pilze mit 2.8 Prozent und Ecstasy und LSD mit 
je 2.4 Prozent. In einer 12-Monatsprävalenz liegt 
Cannabis mit 4.8 Prozent an der Spitze, gefolgt 
von Kokain mit 0.8 Prozent, Amphetaminen mit 
0.7 Prozent, Ecstasy und Spice mit je 0.4 Prozent, 
Opiate und halluzinogene Pilze mit je 0.2 Pro-
zent und LSD, Heroin und Crack mit je 0.1 Pro-
zent (Behrendt, 2016). Bei Jugendlichen findet 
sich durchweg eine höhere Konsumbereitschaft 
für illegale Drogen als in anderen Altersgrup-
pen, so dass die 12-Monatsprävalenz erhebliche 
Altersunterschiede zeigt. Bei den 18- bis 20-Jäh-
rigen findet sich ein Cannabiskonsum in etwa 
16.1 Prozent, ein Ecstasykonsum in 1.5 Prozent 
der Fälle im Vergleich zu 4.4 Prozent Cannabis 
und 0.4 Prozent Ecstasy bei den 30- bis 39-Jäh-
rigen. Kokain und Amphetamine wiederum 
weisen in den frühen Erwachsenenjahren eine 
Steigerung auf (Behrendt, 2016; Hößelbarth et 
al., 2013). 

Obwohl der Suchtmittelkonsum besonders 
bei jungen Menschen gravierende Organschä-
den verursacht, überwiegen bei ihnen Motive 



P. Subkowski90

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

für den Konsum wie sich von Vorbehalten zu 
befreien, Risiken einzugehen, Grenzen zu über-
schreiten, sich einer konsumierenden Grup-
pe zugehörig zu fühlen, Kontakte zu knüpfen 
und Erlebnisbedürfnisse zu stillen (Mader, 
2016; Behrendt, 2016). Die Konsumenten ma-
chen beispielsweise die verführerische Erfah-
rung, dass ihre Gehemmtheit durch Alkohol 
bzw. Drogen deutlich zurückgehen kann, oder 
dass sie beim Erleben von Beschämungen in 
der Peergroup mit seinen Auswirkungen auf 
das Selbstwertgefühl ein toxisch vermitteltes 
Gefühl von Grandiosität entgegensetzen kön-
nen. Im Bestreben, mit ihrem Suchtmittelkon-
sum einen Entwicklungsschritt nach vorne zu 
machen, entsteht dann oft real stattdessen eine 
Entwicklungsstagnation oder sogar ein Rück- 
schritt. 

Der Psychopharmakologe David Nutt 
(2007) von der Universität Bristol untersuchte 
das Suchtpotenzial von Drogen und fand da-
bei drei Gruppen, die auch mit entsprechend 
unterschiedlichen körperlichen und Teilha-
bestörungen einhergehen (siehe Grafik 1). Das 
Suchtpotenzial von Crystal Meth und seine 
Schädigungsfolgen, die damals von Nutt noch 
nicht untersucht wurden, habe ich meiner kli-
nischen Erfahrung nach selbst in die Grafik 
eingesetzt.

Es existiert bei den gängigen Drogen offen-
bar ein Cluster in einem mittleren Bereich, das 
Suchtmittel mit einem mittleren Abhängigkeits
potenzial und mittlerer physischer und sozia-
ler Schädigungsintensität umfasst. Zu diesem 
mittleren Cluster gehören die häufig vorkom-
menden Suchtmittel Alkohol, Benzodiazepine, 
verschiedene Amphetaminderivate (Ecstasy, 
Amphetamin) und Ketamin. LSD und andere 
Halluzinogene sowie Cannabis haben danach 
ein eher geringeres Suchtpotenzial – auch im 
Vergleich zu Alkohol oder Tabak – und füh-

ren auch zu geringeren Schäden im Bereich 
Teilhabe bzw. körperliche Folgeschäden. Trotz-
dem sind sie in unserer westlichen Gesell-
schaft historisch und kulturell bedingt anders 
als Alkohol oder Tabak (noch) weitgehend  
verboten.

3	 Zur Psychodynamik der Sucht

Im Rahmen einer Suchterkrankung wird die 
Droge – und hierzu kann auch der Alkohol ge-
zählt werden – aufgrund ihrer Wirkung als om-
nipotentes unbelebtes Objekt erlebt. Die Droge 
kann dabei helfen, sehr früh in der Kindheit er-
lebte Autonomie-/Abhängigkeitskonflikte mit 
der Mutter zu balancieren, die auch noch im 
Erwachsenenalter bestehen können. Über sie 
kann das Unvereinbare des Erlebens von Fusi-
on und Getrenntsein von der Mutter scheinbar 
miteinander vereinbart werden. 

Nach Blane und Leonard (1999) lassen sich 
drei grundlegende Typen von alkoholabhän-
gigen Patienten beschreiben, die psychodyna-
misch unterschiedlich mit ihren Abhängig-
keitswünschen umgehen:
•	 �Typ 1 ist der direkt und offen Abhängige, 

der sich bedürftig, weich und passiv zeigt 
und von anderen versorgt werden möchte. 

•	 �Typ 2 ist der gegenabhängige Typ, der sei-
ne Abhängigkeitswünsche im Sinne einer 
Reaktionsbildung verleugnet und sich dro-
hend und männlich-aggressiv gibt. 

•	 �Typ 3 ist der fluktuierende, ambivalente 
Typ, der keine stabile Lösung seines Ab-
hängigkeitswunsches fand, sondern je nach 
Lebenssituation zwischen den Extremen 
hin und her pendelt. So flüchtet er z. B. nach 
Abenteuern oder nach einem psychischen 
Zusammenbruch wieder zur Mutter oder 
Ehefrau, wie der Seemann auf Heimfahrt, 
bis er sich wieder stark genug fühlt für ei-
nen erneuten Ausbruchsversuch. 

Drogen/Alkohol stellen ein ideales Medium für 
die Realitätsverleugnung in Richtung eines po-
sitiveren Selbstbildes und zum Abbau innerer 
Spannungen mit positiverem emotionalen Er-
leben dar. Fenichel formulierte schon 1945: „… 
das Über-Ich ist definiert worden als der in Al-
kohol lösliche Teil der Seele“ (1945/1983, S. 162). 
Nach Satre und Knight (2001) schreiben vor 
allem junge Männer dem Alkohol umfassend 
positive Effekte zu. Ihr Ziel ist dabei einerseits 
eine Steigerung der Genuss- und Leistungsfä-
higkeit, andererseits eine Abwehr negativer Af-
fekte. 

Aus psychoanalytischer Sicht kann süchti-
ges Verhalten auf unterschiedlichen Ich-Struk-
turebenen im Sinne der unbewussten Abwehr 

Grafik 1

Suchtpotenzial  
(Nutt, 2007)

Physical harm

D
ep

en
de

nc
e

0 1 2 3

3

2

1

0

Heroin

Crystal Meth

Cocaine

Barbiturates

Street  
methadone

Tobacco

Alcohol
Benzodiazepines

Amphetamine

Ketamine

Anabolic 
steroids

Cannnabis
Buprenorphine

Khat

LSD
GHB

4-MTA

Ecstacy
Solvents

Methylphenidate

Alkyl  
nitrites



Kreativität, Rausch, Sucht – Psychoanalytische Modelle der Suchtdynamik 91

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

eingesetzt sein. Daher können verschiedene 
psychoanalytische Modelle zum Verständnis 
der Suchtpsychodynamik beitragen helfen. 
Gemeinsam ist den psychoanalytischen Kon-
zepten, dass süchtiges Verhalten immer als Ab-
wehrformation bzw. Reaktionsbildung gegen 
vor allem frühe Ängste, Depressionen, Trauma-
tisierungen, drohende somatische und psycho-
tische Regressionen, Ich-Strukturdefekte bzw. 
unbewusste Konflikte verstanden wird. Alle im 
Laufe der Psychoanalyse entwickelten triebthe-
oretischen, narzissmustheoretischen, Ich-psy-
chologischen, objektbeziehungstheoretischen 
und intersubjektiven/relationalen Ansätze 
können daher, jeweils bezogen auf den kon-
kreten Einzelfall, zum besseren psychodyna-
mischen Verständnis und zu therapeutischen 
Interventionen beitragen. Einige wesentliche 
Ansätze werden im Folgenden kurz zusam-
mengefasst.

Triebtheoretische Suchtmodelle

Freud selbst veröffentlichte keine zusammen-
hängende Arbeit zur Psychodynamik der 
Abhängigkeit. Seine Anmerkungen zum Ver-
ständnis der Suchtentwicklung sind insgesamt 
spärlich und auf mehrere Arbeiten verstreut. Er 
sah also in der ausgiebigen Masturbation den 
Prototyp und Vorläufer aller Süchte und be-
trachtete Sucht als gewohnheitsmäßige, lustvol-
le Körperveränderung und als direkten oder in-
direkten Ersatz für sexuelle Spannungsabfuhr. 
Die Masturbation dient dabei der Abfuhr von in 
Spannung gebundener Energie, wodurch Lust 
erzeugt wird. Freud beschrieb 1898 den trieb-
haften oralen Charakter der Sucht als Ausdruck 
des regressiven Rückgriffs auf das lustvolle 
Lutschen und Saugen des kleinen Kindes. Auf 
diesen oralen Modus greift der Abhängige auch 
in späteren Konfliktlagen wieder zurück. 1930 
unterstreicht Freud dann, dass das Suchtmittel 
einerseits unmittelbare Lustempfindungen ver-
schafft, und andererseits auch zur Aufnahme 
von Unlustregungen untauglich macht. Dieses 
verschafft ihm „eine feste Stellung in der Libi-
doökonomie der Völker und dem Individuum 
ein heiß ersehntes Stück Unabhängigkeit von 
der Außenwelt“ (S. 234). Freud betont damit die 
abschirmende Funktion des Suchtmittels gegen 
äußere Reize. 

Diesen wichtigen Gedanken ergänzte Rado 
dahingehend, dass Rauschgifte auch einen 
Reizschutz nach innen leisten. Im Rauschge-
schehen kann nach Radó (1926) auch ein phar-
makogener Orgasmus gesehen werden, der 
unter Umgehung erogener Zonen metaerotisch 
direkt auf das Gehirn wirkt. Hierdurch verlie-

ren die anstrengendere genitale Erregung, und 
z. B. auch eine kreative Betätigung, zunehmend 
an Bedeutung und Attraktivität für den Süch-
tigen. Dies führt zu einer fortschreitenden Re-
gression und zum Verlust bereits erworbener 
psychischer Ich-Strukturen. Ausgangspunkt 
der Suchtentwicklung ist nach Rado die hohe 
Unlustspannung des Süchtigen und seine In-
toleranz gegen Unlust, eine sogenannte Initial-
verstimmung, die er auf einen ungenügenden 
Reizschutz des Ichs gegen die mit Triebver-
sagung verbundenen unlustvollen Affekte 
zurückführt. Das Suchtmittel ist dabei durch 
seine analgetische und das Ich stimulierende 
Wirkung in der Lage, diesen benötigten Reiz-
schutz zu bieten. 

Die triebtheoretischen Beiträge zur Psycho-
dynamik der Sucht lassen sich in folgenden 
Kernaussagen zusammenfassen:
1.	� Das Trinken/Konsumieren ist ein Ersatz 

für Sexualbefriedigung. Dabei kommt es 
zur symbolischen Ersetzung eines unbe-
wussten psychischen Inhalts durch einen 
anderen, da die direkte Befriedigung des 
triebhaften Wunsches durch die Abwehr 
verhindert wird. 

2.	� Die Gefährlichkeit eines Suchtmittels ergibt 
sich aus seinen toxisch/chemischen Eigen-
schaften und dem im Rahmen der Triebent-
mischung freigesetzten starken destrukti-
ven Hass und Sadismus. 

3.	� Die Wirkung des Alkohols besteht in der 
pharmakogenen Förderung der regressiven 
Abwehr. Durch die Aufhebung von Hem-
mungen und Verdrängungen kommt es zur 
Stimmungshebung sowie zum Rückgängig-
machen von Sublimierungen und zum Ver-
lust differenzierter Ich-Strukturen. 

4.	� Der Rausch stellt eine manische Flucht vor 
der Realität und dem alltäglichen Elend dar.

5.	� Alkohol fungiert für den Süchtigen als Lie-
besersatz und Idealobjekt.

6.	� In der Frühzeit der Psychoanalyse stand die 
Suche des Süchtigen nach unsublimierter 
oraler Lustbefriedigung im Vordergrund. 
Später rückte dann seine tiefgreifende Ge-
nussunfähigkeit in den Fokus und sein Un-
vermögen mit Triebversagung verbundene 
Unlust zu tolerieren.

Narzissmustheoretische Ansätze

Rado (1934) stellt in dieser späteren Arbeit die 
Verbindung zwischen der Sucht und dem insta-
bilen Selbstgefühl des Süchtigen, das im Rausch 
durch Allmachts- und Verschmelzungswün-
sche kompensiert werden kann, in den Mit-
telpunkt der Suchtdynamik. Im pharmakogen 



P. Subkowski92

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

erzeugten Rausch wird unter Rückgriff auf die 
Oralität ein regressiver Zustand erzeugt, der 
dem ursprünglichen narzisstischen Zustand 
magischer Größe und Unversehrtheit des klei-
nen Babys entspricht. In dem Zustand der dann 
folgenden Ernüchterung im „Kater“ drängt sich 
der Wunsch nach einem erneuten Rausch umso 
mehr auf, als das Trinken vom Abhängigen als 
weiteres Versagen erlebt wird. Der erneuten de-
pressiven Verstimmung im Entzug wird durch 
einen weiteren Rausch entgegengewirkt, wor-
aus sich ein Circulus vitiosus von Rausch- und 
Selbstentwertungszuständen ergibt. 

Ich-psychologische Ansätze 

Die amerikanischen Analytiker Krystal und 
Raskin (1970/1983) gehen von einer besonde-
ren Affektintoleranz des Süchtigen und einem 
allumfassenden undifferenzierten schmerzli-
chen Uraffekt, einer diffusen, chaotischen, so-
matischen Angst mit Ohnmachtsgefühlen aus. 
Dieser Affekt, der als Angst vor Desintegration 
verstanden werden kann, sei analog zu dem 
Vernichtungsgefühl des Babys auf das Verlas-
senwerden. Der Süchtige differenziert dabei 
nicht zwischen Schmerz und Angst, sondern 
reagiert gefühlsmäßig global auf eine existen-
zielle Bedrohung. Bei seiner schlecht ausge-
bildeten Affektdifferenzierung und geringen 
Frustrationstoleranz regrediert der Süchtige 
unter Belastung dann schnell auf diesen Uraf-
fekt, den er dann mit dem Suchtmittel im Sinne 
eines Selbstheilungsversuchs versucht zu be-
kämpfen. 

Heigl-Evers (1977) stellt heraus, dass der 
süchtige Patient innerlich kein ausreichend 
gutes Introjekt der Mutter bzw. des Vaters er-
richten konnte, das für die affektive Selbstregu-
lation im Seelenleben des Erwachsenen dann 
zur Verfügung steht. Die Objekte der Kindheit 
wurden stattdessen als sehr ambivalent erlebt, 
sodass der Patient nicht die Möglichkeit hatte, 
sich mit ihnen zu identifizieren und so sein 
Selbst zu stärken. In der Droge findet er dann 
einen scheinbar geeigneten Ersatz für ein sol-
ches gutes Liebesobjekt. 

Objektbeziehungstheoretische  
Aspekte 

Rost (1987) beschreibt ein Modell der verschie-
denen Stadien einer Alkoholabhängigkeit, wo-
bei er aber die schwere chronische Sucht als 
eigenständiges Krankheitsbild ansieht. 
1)	� Die soziologische Dimension bei der Sucht-

entwicklung tritt sehr selten in den Vorder-

grund, z. B. bei bestimmten Berufsgruppen, 
die ein erhöhtes Risiko haben, eine Abhän-
gigkeit zu entwickeln, wie beispielsweise 
Beschäftigte in der Gastronomie. 

2)	� Eine kleine Gruppe von Süchtigen bilden 
die aus triebpsychologischer Sicht gut zu 
verstehenden neurotischen Abhängigen. Es 
ist bekannt, dass libidinöse und aggressi-
ve Triebregungen im berauschten Zustand 
leichter und angstfreier verwirklicht wer-
den können. Auf dieser Ebene ermöglicht 
die Droge/der Alkohol häufig erst, neuro-
tisch gehemmte libidinöse und/oder ag-
gressive Impulse freier auszuleben. 

3)	� Bei einer größeren Gruppe der Abhängigen 
ist die Ich-Struktur- und Identitätsentwick-
lung gestört und nicht nur ihre Triebabfuhr 
bzw. Spannungsregulation. Die Droge ist 
bei diesen Patienten Selbstheilungsmittel, um 
Ich-Leistungen überhaupt erst zu ermögli-
chen. Zahlreiche Funktionen des Ichs sind 
bei ihnen defizitär oder nur rudimentär 
ausgebildet, wie die Affektregulierung von 
Wut, Furcht, Angst, aber auch die Nähe-Di-
stanz-Regulierung, die Frustrationstoleranz 
und die Steuerung von Handlungsimpul-
sen. Die Droge hat hier eine Reizschutz-
funktion nach innen und außen. 

4)	� Bei einer letzten Gruppe der schwer Süchti-
gen ist kein integriertes Ich und Urvertrauen 
entstanden. Diese Menschen sind am besten 
in einem objektbeziehungstheoretischen Modell 
zu verstehen. Bei ihnen herrschen psycho-
somatische Prozesse, Selbstzerstörung und 
primitive psychische Abwehrmechanismen 
wie Projektion, Spaltung, Verleugnung etc. 
vor. Von diesen Abhängigen werden gegen-
sätzliche Affekte innerlich schwer lokali-
sierbar und als bedrohlich erlebt und müs-
sen durch die Droge neutralisiert werden. 
Alles Denken und Fühlen dreht sich dabei 
um die Droge, die vom Süchtigen massiv 
überbesetzt wird. Es geht hier um existen-
zielle Fragen des Seins oder Nichtseins. 

Intersubjektiver bzw. relationaler Ansatz

Ein eigenes Modell der Suchtentwicklung ist 
in der aktuellen intersubjektiven bzw. relatio-
nalen psychoanalytischen Richtung (Mitchell, 
1999) nicht entwickelt worden. Die intersubjek-
tive Sichtweise ergänzt aber das in der Aufklä-
rung wurzelnde Ideal der Selbsterkenntnis in 
der Psychoanalyse (Erkenne dich selbst!) durch 
das zunehmende Wissen um die Bedeutung 
der wechselseitigen Beziehung. Hierbei steht 
der gelingende psychotherapeutische Dialog 
im Zentrum. Nach Ermann (2017) betrachten 



Kreativität, Rausch, Sucht – Psychoanalytische Modelle der Suchtdynamik 93

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

die Intersubjektivisten die psychoanalytische 
Behandlung als ein Verfahren, mit dem die un-
bewussten Organisatoren des Selbst, bzw. des 
Verhaltens und Erlebens, zur Bewusstheit ge-
langen können, indem sie im anderen Resonanz 
finden. Die dialogische Sichtweise ermöglicht, 
dass die Beziehung der beiden Beteiligten das 
Individuelle und das Interpersonelle und damit 
die Realität der Beziehung erschafft. Phänome-
ne wie Agieren in der Therapie werden dann 
nicht in erster Linie als Widerstand, sondern 
als Sprache des Patienten verstanden. Der Pati-
ent gestaltet dabei als Leidender die Beziehung 
aktiv mit. Der Therapeut muss sich dabei, wie 
Dieckmann (2021) schreibt, Störungen des Sozi-
alen bieten lassen, wie den Narzissten arrogant 
dozieren, den Borderliner wütend das Gespräch 
abbrechen lassen und welche „Verstöße“ gegen 
das Normverhalten, wie z. B. Rückfälle, es noch 
gibt, bis zur Integrität der Unverletzlichkeit des 
Therapeuten. Der Süchtige hat sich bisher in 
der Manipulation seiner Realität über die Än-
derung des Bewusstseins mittels der Droge ein 
Gefühl von Macht verschafft. Er fühlt sich nun 
in der therapeutischen Beziehung machtlos, 
weil er dort Menschen begegnet, die einen eige-
nen Willen haben, sich abgrenzen und sich von 
ihm nicht „austrinken“ lassen wollen. In der 
Gegenübertragungsanalyse im Hier und Jetzt 
ergibt sich dann die Chance für ein vertieftes 
Verständnis der gemeinsam geschaffenen neu-
en Realität und für eine korrigierende emotio-
nale Erfahrung, die progressive Ansätze für ein 
weniger selbstschädigendes Erleben und Han-
deln als in der Sucht eröffnen kann. 

Gemeinsamkeiten der  
psychodynamischen Suchtmodelle

Voigtel (1996) fasst zusammen, dass den meis-
ten psychoanalytischen Suchtkonzepten fol-
gende Struktur gemein ist: 
1.	� Als Ausgangspunkt und Grundlage für eine 

Suchtentwicklung besteht im Betroffenen, mit 
je nach Autor leicht anderen Bezeichnungen 
und Betonungen, eine basale Verstimmung, 
eine Initialverstimmung, ein bedrohlicher 
Uraffekt, unerträgliche depressive Gefühle, 
Scham- und Schuldaffekte. Diese unlust-
volle bis bedrohliche basale Affektlage soll 
durch den Rausch-Entzugs-Zyklus aus der 
Wahrnehmung ausgeschieden werden. 

2.	� Als auslösende Ursachen werden von den 
Autoren unterschiedliche Schwerpunkte 
gesetzt, die aber letztlich alle zu einer psy-
chischen Suchtstruktur beitragen können, 
so z. B. die ungenügende Selbst- und Objekt-
differenzierung (also zwischen innen und 

außen) auf dem Hintergrund überwiegend 
unlustvoller frühkindlicher Erfahrungen 
bzw. die fehlende Fähigkeit des Patienten, 
gut von böse zu unterscheiden. Damit feh-
len ein abgegrenztes Körpergefühl wie auch 
die Fähigkeit, Gefühle prägnant und im Zu-
sammenhang mit Beziehungserlebnissen 
wahrzunehmen, zu verbalisieren und zu 
kommunizieren. 

3.	� Die Funktion der Droge richtet sich nun ge-
gen den Ausgangspunkt und das damit ver-
bundene negative Selbstbild. Der Ausgleich 
durch das Suchtmittel gelingt aber nur vor-
übergehend. In der Ernüchterung kommen 
die alten negativen Affekte zurück, das 
heißt die Droge ist nur kurzfristig „gut“ 
und wandelt sich im Körperinneren zum 
bösen Objekt. Damit reinszenieren sich in 
und mit der Droge die negativen, traumati-
schen Erfahrungen des Menschen im Sinne 
des Wiederholungszwanges.

4.	� Voigtel stellt als das Spezifische der Sucht 
die Überlassung des Süchtigen an ein unbe-
lebtes Objekt in den Vordergrund. Die Droge 
ist dabei für den Süchtigen berechenbar, ver-
lässlich, verfügbar, nicht verschlingend und 
stellt keine unerfüllbaren Forderungen. Sie 
ist für den Ich-schwachen Abhängigen nicht 
enttäuschend, beschämend, ängstigend und 
hilflos machend wie die Menschen seiner 
Vergangenheit. Ihre wesentliche beruhigen-
de Eigenschaft ist ihre Sachlichkeit und Un-
bezogenheit. Die Droge wird projektiv zum 
Träger zwischenmenschlicher Zuwendung 
und gleichzeitig auch zum Träger der frü-
her erlebten traumatischen Ablehnung. Sie 
hilft, im Sinne einer Kompromissbildung 
einen Abhängigkeitswunsch und eine Be-
ziehung zu einem Außen verschoben auf 
ein unbelebtes Objekt herzustellen. Diese 
Verschiebung erlaubt auch die Illusion ei-
ner unbegrenzten Befriedigung. In und 
mit der Droge wiederholen sich auch die 
negativen traumatischen Erfahrungen mit 
anderen Menschen (Zuwendung und Ent-
täuschung), ohne jedoch von einem Men-
schen enttäuscht zu werden. Die wahre 
Enttäuschung kann so verdrängt bleiben. 
Bei Fortschreiten der Sucht kann dann aber 
auch der Wunsch nach Selbsttötung, im Sin-
ne des Nirvana-Prinzips nach Freud (1920), 
in den Vordergrund treten 

4	 Zur Substanzspezifität

Eine spannende, aber wenig untersuchte Frage 
ist, bei welcher spezifischen psychodynami-
schen Ausgangslage von einem Konsumenten 



P. Subkowski94

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

welche Art von Drogen eingesetzt werden. 
Khantzian (1985, 1997) versucht die Präferenz 
für eine bestimmte Droge auf ihre psychophar-
makologische Wirkung und die spezifische Psy-
chodynamik des Süchtigen zurückzuführen. Er 
geht dabei davon aus, dass Drogen generell bei 
psychischem Leiden entlasten können und for-
muliert für die Sucht eine Selbstmedikations-
hypothese. Das heißt unbewusst versucht sich 
der Patient über die zugefügten Substanzen 
selbst zu medizieren. 

Danach können Opiate gezielt zur Ver-
minderung von Gefühlen von Wut oder Ge-
walttätigkeit eingesetzt werden. ZNS-Beruhi-
gungsmittel, wie beispielsweise Alkohol und 
Benzodiazepine, können bei Gefühlen wie Iso-
lation, Leere und Angst entlasten. Stimulantien 
werden eingenommen, um hypomane Stim-
mungshochs zu verstärken, bei Depressionen 
Entlastung zu geben und um Hyperaktivitäts- 
und Aufmerksamkeitsdefiziten entgegenzu-
wirken.

1995 versuchte auch Hopper eine spezifi-
sche Psychopathologie für die jeweilige Wahl 
einer bestimmten Droge aufzustellen. Diese 
Klassifikation gleicht der von Khantzian, wobei 
Hopper aber im Rahmen seiner Perversions-
theorie der Sucht der gewählten Droge eine be-
sondere Funktion zuweist. Regressive Drogen 
wirken hiernach anti-aggressiv, und aggressive 
Drogen anti-regressiv. 

Opiate, Tranquilizer und Beruhigungsmit-
tel gehören dabei in die erste Kategorie, Koka-
inabkömmlinge und Amphetamine dagegen in 
die zweite. Bezogen auf die jeweils aktuell vor-
herrschenden Ängste fühlen sich Süchtige zu 
einer bestimmten Kategorie dieser Drogen hin-
gezogen. Der Gebrauch der regressiven Opiate 
ist mit der typischen Abwehr gegen Vernich-
tungsangst, paranoid-schizoide Ängste und 
primitive Spaltungsängste verbunden. Der Ge-
brauch der aggressiven Drogen, wie beispiels-
weise Kokain und Amphetamine, ist dagegen 
Teil der typischen Abwehr gegen paranoid-de-
pressive und depressiv-manische Ängste. Letz-
tere stehen vor allem mit projektiven Prozessen, 
einer unersättlichen Suche nach Erregung und 
Sensation und der Illusion eines narzisstischen 
Triumphs in Zusammenhang. Der Gebrauch 
der „Downers“ ist auch eng verbunden mit der 
unbewussten Identifikation mit einem „inne-
ren Saboteur“ und einer Vielzahl von schwe-
ren narzisstischen Störungen; der Gebrauch 
der „Uppers“ mit Phantasien des Hasses, der 
Gewalt und der unerlaubten homosexuellen 
Sexualität. Das Muster des Kokainsüchtigen ist 
dabei mit einem Element der „Pro-Aktivität“ 
verbunden, die typisch für seine Auffassung 
von Männlichkeit ist, das Muster des Heroin-

süchtigen dagegen mit „Passivität“, die für sei-
ne Auffassung von Weiblichkeit typisch ist. Von 
letzteren wird z. B. versucht, Kontrolle über die 
Abhängigkeit von der Mutter bei der Triebbe-
friedigung zu gewinnen, indem sich der Süch-
tige mit seiner Mutter identifiziert und dabei 
zur Mutter selbst wird (heroin = her-who-is-in- 
me). 

5	� Zum Verhältnis von Kreativität, 
Rausch und Sucht 

Kreativität wird von Csikszentmihalyi (1996) 
definiert als Akt, der darauf abzielt, etwas zur 
Existenz zu bringen, das neu und originell ist 
und dabei entweder für eine Person, eine Orga-
nisation oder eine Kultur Wert und Bedeutung 
besitzt. Csikszentmihalyi geht davon aus, dass 
unsere Kultur durch die sich neu herausbilden-
den Technologien von vielen Individuen kre-
ativ beeinflusst wurde und sich fortwährend 
verändert, wie z. B. die aktuelle Videokunst 
zeigt. Eine erfolgreiche künstlerische Kreativi-
tät erfordert nicht nur Originalität und ein tie-
fes Verständnis einer gegebenen Kulturdomä-
ne, sondern ein kultureller Durchbruch bzw. 
eine Erfindung müssen auch sozial breit akzep-
tiert werden, um als kreativ anerkannt zu wer-
den. Um wirklich kreativ sein zu können, muss 
sich ein Individuum zunächst von den Fesseln 
der Tradition befreien, damit es neue Ideen und 
Wege finden kann. Oft gehen Künstler dabei 
soweit, sich dabei auch selbst, z. B. über eine 
ausgelebte Sucht, zu zerstören. Auch wenn dies 
nicht so weit gehen muss, lässt sich letztlich in 
jedem kreativen Prozess immer eine dialekti-
sche Spannung zwischen Zerstörung und Neu-
konstruktion finden. 

Dem Drogenkonsum wird oft Kreativität 
zugeschrieben und dies vor allem wegen sei-
ner Fähigkeit, im Rausch veränderte Bewusst-
seinszustände zu erzeugen. Diese veränderten 
Ich-Zustände, die psychoanalytisch verstanden 
werden können, sind durch folgende Merkmale 
gekennzeichnet (angelehnt an Ludwig, 2001): 
  1.	� Veränderungen im Denken, in denen Un-

terschiede zwischen Ursache und Wirkung 
verschwimmen und logische Unverein-
barkeiten parallel nebeneinander bestehen 
können (Aufhebung des väterlichen Prin-
zips).

  2.	�Störungen im Zeitsinn, wodurch das Gefühl 
von Zeit und Chronologie stark verändert 
werden kann (primärprozesshaftes Denken 
wie im Traum sichtbar).

  3.	� Ein Gefühl des Kontrollverlustes, in dem 
die Person weniger gehemmt und selbstbe-
herrscht ist (Lähmung des Über-Ichs).



Kreativität, Rausch, Sucht – Psychoanalytische Modelle der Suchtdynamik 95

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

  4.	� Eine Erleichterung des emotionalen Aus-
drucks (Aufhebung der vom Ich ausgehen-
den Abwehr). 

  5.	� Eine Änderung des Körpererlebens, mit 
der Auflösung von Grenzen zwischen sich 
selbst und der Welt, was zu transzendenta-
len oder mystischen Erfahrungen von Ein-
heit bzw. einem ozeanischen Gefühl führt 
(Auflösung der Grenzen des eigenen Selbst).

  6.	� Wahrnehmungsstörungen, einschließlich 
Illusionen, Pseudohalluzinationen, erhöhte 
Schärfe und verdichtete Bildsprache (pri-
märprozesshaftes Denken). 

  7.	� Hypersuggestibilität mit Abnahme der kri-
tischen Denkfähigkeiten (Schwächung des 
Ichs).

  8.	� Ein gesteigertes Gefühl von Sinn und Be-
deutung (narzisstische Aufwertung).

  9.	� Ein Gefühl des Unbeschreiblichen, bei dem 
die Erfahrung nicht in Worten ausgedrückt 
werden kann (religiös gefärbte Auflösung 
der Ichgrenzen) und 

10.	� Gefühle der Wiedergeburt und Erneuerung 
(Abwehr belastender Vorerfahrungen). 

Das kreative Gestalten des Erwachsenen steht 
dem Spielen des Kindes nahe. Letzteres bietet 
nach dem englischen Psychoanalytiker Donald 
Winnicott (1971) spielerische Übergangsräume, 
die jeder Mensch in seiner frühkindlichen Ge-
schichte zur Entwicklung und Entfaltung seines 
Selbst braucht. Ein kreatives Werk kann damit 
als bildnerisches Übergangsobjekt verstanden 
werden, mit dessen Hilfe eine Stärkung kreati-
ver Ich-Funktionen erreicht werden kann, ana-
log z. B. dem Übergangsobjekt Teddybär beim 
Kleinkind. Im Übergangsobjekt können wir 
die schon teilweise gelungene Autonomie des 
kleinen Kindes von der Sicherheit gebenden, 
beruhigenden Mutter sehen, die in der weiteren 
psychischen Entwicklung schließlich verinner-
licht wird und uns so von der Außenwelt der 
Objekte unabhängiger werden lässt. 

Wie Magherini (2004) aus ihrer psycho-
analytischen Sicht orientiert an Melanie Klein 
schreibt, kann ein Kunstwerk an zutiefst un-
bewusste emotionale Erfahrungen rühren, 
die, da primär traumatisch, im Künstler vom 
seinem Selbst abgespalten, nicht symbolisiert 
und damit nicht bewusst vorhanden sind. Die-
se sensorischen Eindrücke und emotionalen 
Erfahrungen finden im Kunstwerk keine Sym-
bolisierung und wirken daher auf das Unbe-
wusste des Betrachters tief beunruhigend und 
verstörend. Es gibt damit in der Kunst Spuren 
emotionaler Erfahrungen, die unzureichend 
umgewandeltes, d. h. seelisch nicht verdautes, 
unbewusstes Material mit sich führen und 
die vom Künstler in das Kunstwerk projiziert 
werden. Nach Magherini kann ein Kunstwerk 

gleichzeitig transformierte und symbolisier-
te, wie auch unzureichend transformierte und 
nicht assimilierte Elemente in sich vereinen. 
Die sich dem Künstler, wie auch dem Betrach-
ter, stellende Aufgabe besteht meiner Ansicht 
nach darin, die Gefühle so zu „mischen“, dass 
es zu einer stimmigen, harmonischen Synthese, 
zu einem ästhetischen Equilibrium kommt. Ein 
Kunstobjekt kann folglich als Ort verstanden 
werden, wo Inhalte von entwicklungsträchtiger 
und von psychotischer Qualität zusammen-
kommen. Insbesondere dann, wenn der Be-
trachter mit psychotischen Elementen in Kon-
takt kommt, die psychisch fragmentiert und 
abgespalten sind, kann er sich höchst beunru-
higt fühlen. Bilder wirken, indem sie Desinteg-
ration animieren und Unbehagen hervorrufen, 
aber danach wirkt dieses Element auch wieder 
als organisierender Faktor. Kunst ist durch Kre-
ativität „an die Oberfläche gebrachte Tiefe und 
bietet dabei dem Subjekt den Beleg, dass die 
tiefsten Erfahrungen gleichermaßen erträglich 
und mitteilbar sind.“ (Magherini, 2004, S. 150). 
Nach Magherini ist eine künstlerische Aussage 
bzw. Erfahrung durch folgende Faktoren be-
dingt:
1.	� die dabei angeregte primäre ästhetische 

Mutter/Kind-Erfahrung, 
2.	� das erlebte Unheimliche, das mit den psy-

chotischen nicht integrierten Elementen zu-
sammenhängt, 

3.	� die unbewusst ausgewählte Tatsache, die 
eine organisierende Funktion hat 

4.	� und die formalen und inhaltsabhängigen 
Elemente eines Werks.

Man kann sich fragen, ob unter dem Einfluss 
von Drogen in ein kreativ Geschaffenes nicht 
letztlich mehr unverdaute, nicht symbolisierte 
und nicht durch das Ich verarbeitete unbewuss-
te Inhalte gelangen als ohne Drogeneinfluss. 
Dies gilt es zu untersuchen. Kunst ist aber letzt-
lich nie das reine und einfache Vergnügen der 
Betrachtung von Schönheit, sondern immer bis 
zu einem gewissen Grad Unbehagen und ein 
Syntheseversuch. 

Das kreative Schaffen kann analog dem 
Traumgeschehen betrachtet werden, das nach 
Freud (1900) mit seiner primärprozesshaften 
Logik ebenfalls Widersprüchliches ausdrücken 
kann. Im Traum kann man so z. B. gleichzeitig 
alt und jung, bzw. gehend und fliegend sein. 
Dies macht die spielerische Konfliktlösungs-
potenz des Traumes und des Kunstwerks aus. 
So ist es gerechtfertigt, ein Kunstwerk analog 
zu einem Traum zu behandeln und auch zu  
deuten.

Rausch und das Streben nach ihm ist We-
sensbestandteil nahezu jeder Kultur und 
durchaus nicht nur in Randbereichen einer 



P. Subkowski96

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Kultur gängig. Dabei macht der Einsatz von 
Drogen das Erleben im Rausch in gewissen 
Grenzen steuerbar. Tatsächlich ermöglicht 
ein Rauschzustand Künstlern primärprozess-
hafte unbewusste Wahrnehmungen jenseits  
der sekundärprozesshaften kritisch-logischen 
Weltsicht und erhöht durch diesen direkteren 
Zugang zum Unbewussten zumindest subjek-
tiv die Kreativität. Dass Künstler gerade in emo-
tionaler Hinsicht oft extrem leben und sich als 
Außenseiter erleben, fördert weiterhin ihre Af-
finität zu rauscherzeugenden Substanzen. Ein 
künstlerischer Mensch kann bei seinem kreati-
ven Gestalten aber auch ohne zusätzliche Dro-
gen auf frühere psychische Entwicklungsstu-
fen regredieren. Dabei scheint Regression dem 
von Freud (1923, S. 286) für die Psychoanalyse 
formulierten allgemeinen Ich-psychologischen 
Ziel: „Die Psychoanalyse ist ein Werkzeug, wel-
ches dem Ich die fortschreitende Eroberung des 
Es ermöglichen soll“ (wo Es war, soll Ich wer-
den), auf dem ersten Blick entgegezustehen. Die 
Regression geschieht bei dem kreativen Men-
schen aber im Dienste des Ichs, wie Kris (1952) 
beschrieb. Viele Menschen kennen aus eigenem 
Erleben, dass man auch aus einem Traum oder 
aus einem kreativen gestalterischen Prozess ge-
lassener, gestärkter und erfrischter wieder auf-
tauchen und sich dann den Forderungen der 
täglichen Realität neu und besser stellen kann. 
Hiermit einher gehen dann oft eine Förderung 
des Gefühls der persönlichen Identität und 
ein Anstoßen von inneren Reifungsprozessen. 
Anders dagegen nach einem Rausch, bei dem 
der Abhängige auch regrediert, aber am ande-
ren Tag mit Schuldgefühlen und Beschämung 
aufwacht. Hier resultiert keine Ich-Stärkung, 
sondern es setzt stattdessen oft ein süchtiger 
Circulus vitiosus in einer Abwärtsspirale mit 
psychischen, sozialen und wirtschaftlichen 
Schäden ein. Schon Freud formulierte (1925, S. 
90): „Der Künstler hat sich wie der Neurotiker 
von der unbefriedigenden Wirklichkeit in die 
Phantasiewelt zurückgezogen, aber anders als 
der Neurotiker verstand er, den Rückzug aus 
ihr zu finden und in der Wirklichkeit Fuß zu 
fassen. Seine Schöpfungen, die Kunstwerke, 
waren Phantasiebefriedigungen unbewusster 
Wünsche, ganz wie die Träume, mit denen sie 
auch den Charakter des Kompromisses gemein 
hatten (…).“ Unter der manifesten bewussten 
Kreativität liegt also der im Sinne eines kreati-
ven Kompromisses (synthetische Funktion des 
Ichs) zu verstehende latente Kunstinhalt mit 
seinen unbewussten Wünschen und Impulsen 
und den dagegenstehenden Abwehrmechanis-
men.

Es stellt sich die Frage, wie ein Rauschzu-
stand von einem nicht abhängigen Menschen 

erlebt wird, und ob er bei ihm vielleicht in der 
Lage ist, eine positive, heilsame bzw. kreative 
Wirkung hervorzurufen? Sogenannte psycho-
lytische halluzinogene Drogen, wie LSD und 
Psylocybin, wurden von einigen Psychothera-
peuten, wie z. B. dem tschechisch-amerikani-
schen Forscher und Psychotherapeut Stanislav 
Grof (1983), therapeutisch eingesetzt, ein An-
satz den schon Timothy Leary in den sechziger 
Jahren verfolgte. Hierdurch hervorgerufene 
außergewöhnliche Bewusstseinszustände bzw. 
„Bewusstseinserweiterungen“ sollen Erfah-
rungsmuster, die Grof selbst perinatale Mat-
rizen nannte, hervorbringen und verändern 
können. Ähnliche Interventionen wurden 
auch schon früher, von den 1950er Jahren bis 
1971 in Göttingen von dem später durch das 
„Katathyme Bilderleben“ bekannt gewordenen 
Hans-Karl Leuner eingeführt – die von ihm 
begründete „psycholytische Therapie“. Nach 
Rost (2016) seien es nicht etwa Misserfolge oder 
süchtige Entgleisungen gewesen, die der Psy-
chotherapie unter LSD das Genick gebrochen 
hätten, sondern die gesellschaftliche Ächtung 
und die Unmöglichkeit, den LSD-Rausch in 
das 50-Minuten-Setting der Regelpsychothe-
rapie einzuzwängen. Rost schreibt, dass Hal-
luzinogene, wie Meskalin, Peyote, Psilocybin 
und LSD, anders als klassische Rauschmittel 
potent bei der Bewusstseinsbeeinflussung und 
im Rauscherleben, aber praktisch ohne Sucht-
gefahr seien. Sie fristeten nach ihrer Blüte in der 
Zeit der Hippiebewegung und dem Aufbruchs-
gefühl der Nach-68er-Jahre heute aber eher 
ein Schattendasein, da der durch sie erzeugte 
Rausch zwar intensiv und produktiv, aber auch 
anstrengend und, wie hinzuzufügen ist, nicht 
nur lustvoll ist. 1970 schrieb der damals schon 
ältere Philosoph und „Drogenguru“ Ernst  
Jünger: 

„Die Phantastica finden also im Abendland eine 
esoterische Aufnahme. Es rankt sich eine eigene 
Literatur um sie, die sich von der frühen Ro-
mantik bis zum Fin de siècle verfolgen lässt. Ein 
Hauch des Dunklen, Heimlich-Unheimlichen 
umwittert den Kundigen. Es ist eigentlich kein 
Laster, dem er frönt, auch kein Verbrechen, zu 
dem er sich hinreißen lässt. Eher ist es ein Raub 
an der Gesellschaft, der verübt und verübelt 
wird – ein Raub, dessen extremste Form der 
Selbstmord ist. Man ist der Gesellschaft müde –  
so stößt man mit leichtem Boot aus dem Ge-
wimmel der Häfen ab… Übrigens gewährt die 
Einsamkeit an sich bereits ein Gefühl, das dem 
Rausch ähnelt (…).“ (Jünger, 2014, S. 36)

In der Biographie einzelner Künstler ist zu-
mindest dokumentiert, dass sie angeregt durch 



Kreativität, Rausch, Sucht – Psychoanalytische Modelle der Suchtdynamik 97

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Suchtmittel kreativer und produktiver gewor-
den zu sein glaubten, wie z. B. die Impressionis-
ten durch die „grüne Fee“ Absinth, der durch 
das in ihm enthaltene Neurotoxin Thujon in 
Kombination mit Alkohol zu stärkerem (Farb-)
Empfinden verhalf. Absinth und Alkohol ins-
pirierten Künstler wie Toulouse-Lautrec und 
die Impressionisten Manet, Renoir, Van Gogh, 
Gaugin, aber auch Schriftsteller wie Baudelaire, 
Verlaine, Oscar Wilde und Ernest Hemingway. 
Und Charles Baudelaire, der in seinem Essay 
„Die künstlichen Paradiese“ einen Lobgesang 
auf Drogen und ihre berauschende Wirkung 
schrieb, nahm z. B. regelmäßig Opium und Can-
nabis. Die Musiker der 1960er Jahre, wie Grate-
ful Dead, 13th Floor Elevators, Moby Grape, Pink 
Floyd und Jefferson Airplane, setzten angeregt 
durch Aldous Huxley und Timothy Leary die 
Halluzinogene LSD, Meskalin und Psylocybin 
als Inspirationsquelle für ihre psychedelische 
Musik ein, die das Ziel hatte, beim Hörer diese 
halluzinogenen Rauschzustände nachzugestal-
ten, was beim Rezipienten durchaus gelingt, 
wenn sich eine Auflösung von Raum und Zeit 
und synästhetische Empfindungen einstellen.

Wolfgang Schmidbauer und Jürgen vom 
Scheidt (1984/1999) schreiben hierzu: 

„Gemeint sind jene Bewusstseinszustände, in 
denen der Berauschte Zugang zu ‚anderen Wirk-
lichkeiten‘ erhält. Religion, Mystik und Trans-
personale Psychologie sind die Bereiche, die –  
auch – dadurch erschlossen werden können, dass 
bestimmte Substanzen, in erster Linie Halluzi-
nogene, normalerweise verschlossene Zonen des 
Unbewussten öffnen und die Sinnesorgane be-
stimmter Filter ‚berauben‘. (…)“ (S. 368) 

„LSD eröffnet, psychoanalytisch gesehen, einen 
breiten Zugang zum Unbewussten. Da der Be-
rauschte seine Vorstellungen weniger kontrol-
liert und überwacht, werden unbewusste Kon-
flikte schneller aktualisiert. Sie müssen nicht 
mehr, wie in der traditionellen Psychoanalyse, 
aus freien Einfällen und Träumen erschlossen 
werden, sondern treten im LSD-Rausch bildhaft 
in das Bewusstsein des Menschen. Sie können 
ihn erschrecken; aber die Konfrontation mit ih-
nen kann ihn auch persönlich ein Stück weiter-
bringen.“ (S. 225)

Diese Autoren schreiben aber auch: 

„Schon Baudelaire wusste, dass die Drogen nur 
anregen können, was im Drogenbenutzer ohne-
hin enthalten ist.“ (S. 406) 

Das heißt, auch wenn bestimmte Drogen unbe-
stritten unbewusste Inhalte freisetzen können, 

ist es das individuelle kreative Potenzial eines 
Künstlers das über einen dann gelingenden 
kreativen Prozess entscheidet. Ein solcher ist 
grundsätzlich aber immer auch ohne künstliche 
Katalysatoren möglich. Im Gegenteil ist ab Be-
ginn einer manifesten Abhängigkeit die künst-
lerische Kreativität und Aktivität grundlegend 
gestört bis unmöglich, wie Beispiele abhängiger 
Künstler zeigen. So starb der alkoholabhängige 
E. A. Poe kurz vor Vollendung seinem 41. Le-
bensjahr im Delirium tremens. Kreative Genies 
wie unter anderem Truman Capote, Rainer 
Werner Fassbinder, Billie Holiday, Charlie Par-
ker, Miles Davis starben ebenfalls, und zum 
Teil zu früh, an den Folgen ihrer Sucht. 

Es kann aus psychoanalytischer Sicht auch 
die Frage gestellt werden, ob kreatives Schaf-
fen nicht bei den meisten Künstlern zu einem 
Teil aus ungelösten neurotischen Konflikten 
entsteht, bzw. ob das kreative Schaffen einen 
Versuch darstellt, die eigene innere Zerrissen-
heit und das seelische Leiden über die Kunst-
produktion zu vermindern. So gibt es Künstler, 
die keine Psychotherapie machen wollen, da sie 
befürchten, dann ihre Kreativität zu verlieren. 
So hat der Filmregisseur Pedro Almodovar in 
einem Interview gesagt, dass er sich keiner Psy-
chotherapie unterzogen habe, da er befürchte-
te, hierdurch könne seine Kreativität Schaden 
nehmen.

Es ist letztlich wissenschaftlich nicht belegt, 
dass Drogen die Kreativität verstärken bzw. 
begünstigen. Studien zeigen, dass Untersu-
chungsteilnehmer allenfalls bei einer geringen 
Alkoholmenge, etwa ein bis zwei Glas Wein, 
das Gefühl hatten, sie wären kreativer (Lud-
wig, 1990, 2001). Dieses Gefühl tritt auch nur 
auf, wenn sie schon vorher glaubten, Alkohol 
steigere ihre schöpferischen Impulse. Der soge-
nannte kreative Rausch wird letztlich subjektiv 
überschätzt. Er verhindert eher künstlerische 
Kreativität, als dass er sie befördert, auch wenn 
es hier einzelne Ausnahmen geben soll. Mit 
Hilfe von Drogen kann man sich zwar in teil-
weise konstruktive Krisen stürzen – „um das 
Bewusstsein zu erweitern“ –, nur besteht dann 
wie bei jeder Krise die Gefahr, dass der Be-
troffene seine Situation hierdurch noch weiter 
verschlechtert, aus der Krise alleine nicht mehr 
herauskommt und letztlich eine Abhängigkeit 
oder einen psychotischen Zusammenbruch 
entwickelt. Geniale Musiker wie Syd Barett von 
Pink Floyd, Roky Erickson von 13th Floor Ele-
vators oder Peter Green von Fleetwood Mac 
haben sich zeitlebens nicht von ihren LSD-Ex-
perimenten erholt und letztlich ihre Kreativität, 
und nicht nur die, dauerhaft eingebüßt. 

Als Beispiel hierfür zitiere ich aus der Bio-
grafie „Trotz alledem: Mein Leben“ von Hannes 



P. Subkowski98

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Wader (2019). Wader beschreibt dort, dass er zu-
sammen mit Horst Koch, Henrik M. Broder und 
Jens Hagen ein Halluzinogen, wohl LSD, in einer 
Wohngemeinschaft einnahm. Er sah Fotos an 
der Wand der Wohngemeinschaft hängen, zog 
sich selbst nackt aus und forderte Jens Hagen 
auf, Fotos von ihm zu machen. Wader schreibt 
weiter, dass er, der sonst eher zur Prüderie nei-
ge, solche Ideen hatte und dann auch noch auf 
ihre unmittelbare Umsetzung bestand, war auf 
die Wirkung der Halluzinogene zurückzufüh-
ren. Jäh habe er sich von einer Welle genialer 
Eingebungen emporgehoben und getragen ge-
fühlt. Er setzte sich hin, schrieb und sang. Dann 
hörte er plötzlich Gerüche, sah Geräusche und 
roch unerträgliche Kopfschmerzen. Die ganze 
synästhetische Palette flammend greller Farben 
brannte ihm auf der Haut, der Raum veränder-
te sich und er entwickelte Schwindelgefühle… 
Gegen Mittag wachte er dann auf und las, was 
er in der Nacht in seine Kladde geschrieben hat-
te. Es sei der reinste Schrott gewesen. Auf den 
gemachten Fotos fand er sich dann sowas von 
Scheiße. Das war es dann wohl mit ihm und 
den Halluzinogenen gewesen und zwar für 
immer. Diese Anekdote macht deutlich, dass es 
oft eine Diskrepanz zwischen dem Gefühl von 
Genialität und Kreativität im Rausch und dem 
tatsächlichen Qualitätsgehalt gibt, wenn das 
Ergebnis dann nüchtern betrachtet wird. Für 
das Erleben im Rausch ist charakteristisch, dass 
sich der Abhängige selbst in diesem Zustand in 
der Regel überaus originell, kreativ und intel-
ligent fühlt und scheinbar die Lösung seiner 
Konflikte – oder auch die aller Probleme dieser 
Welt – in der Hand hält, um dann im Zustand 
der Ernüchterung festzustellen, dass er einer 
narzisstischen, pharmakogen ausgelösten Illu-
sion aufgesessen ist. 

Kreativität und Kunst einerseits und Sucht 
und Rausch andererseits zeigen also gewis-
se Ähnlichkeiten im Hinblick auf Motivation 
und psychische Funktion. Sowohl der krea-
tiv Tätige wie auch der Süchtige streben unter 
anderem nach narzisstischer Bestätigung und 
nach Selbstintegration und zeichnen sich durch 
einen starken Drang nach Befriedigung und 
Lustgewinn aus. Sowohl kreative Prozesse wie 
auch süchtiges Verhalten können dem Versuch 
dienen, frühere seelische Traumen zu überwin-
den und sich psychisch „vollkommener und 
runder“ zu fühlen. Durch den Einsatz exogener 
Suchtmittel hervorgerufene Rauschzustände 
können zumindest in einer Vorstufe der Ab-
hängigkeit kreative Prozesse fördern helfen, in-
dem durch Enthemmung und Aufhebung der 
repressiven Abwehr unbewusste psychische 
Inhalte leichter freigesetzt, ausgedrückt und 
im Weiteren externalisiert werden können. Mit 

fortschreitender Entwicklung des Suchtprozes-
ses wird dann aber eine andere Entwicklung in 
Gang gesetzt. Anstelle einer Suche nach Ausei-
nandersetzung mit der Realität und nach dem 
„Neuen“ im kreativen Prozess tritt in der Ab-
hängigkeit und im Rausch das Streben nach 
der unbewussten ewigen Wiederholung des 
Gleichen ohne Möglichkeit zur psychischen 
Weiterentwicklung und Reifung.

Schließen möchte ich mit Müller-Braun-
schweig (1984), der aus psychoanalytischer 
Sicht folgende Wirkungen der kreativen Akti-
vität zusammenfasst, die im Kontrast zu einer 
süchtigen Haltung stehen:
1.	� Künstlerische Kreativität bietet die Mög-

lichkeit zur Überwindung früherer seelischer 
Traumen. Durch die Verschiebung auf ein 
weniger konfliktuöses Ersatzgebiet kann 
belastenden Beziehungen und ängstigen-
den Introjekten zumindest partiell ihr be-
drohlicher Charakter, sei er libidinös oder 
aggressiv, genommen werden. Süchtiges 
Ausagieren wiederholt dagegen nur den alt-
bekannten Zyklus von Rausch und enttäu-
schender Ernüchterung.

2.	� Für den künstlerisch Tätigen besteht die 
Möglichkeit eines intensiven Gefühlsaus-
tauschs mit dem entstehenden Werk, das als ein 
erweitertes Selbstobjekt zu einer Art Partner 
werden und dennoch als selbstgeschaffenes 
Objekt beherrschbar und damit als nicht 
beängstigend erlebt werden kann. Dieser 
Austausch ist im toxischen „narzisstischen“ 
Rausch nicht möglich, sondern zeigt sich 
spätestens im Zustand der Ernüchterung als 
nichtfassbare Chimäre.

3.	� Die künstlerische Tätigkeit bietet auch die 
Gelegenheit, sich im künstlerischen Werk als 
heil und ganz zu erleben, sich mit ihm zu iden-
tifizieren und damit die Chance, frühere 
narzisstische Kränkungen und Defizite der 
Persönlichkeit auszugleichen. Ähnliche Ge-
fühle im Rausch weichen in der Ernüchte-
rung einer erneuten Beschämung und dem 
Gefühl, versagt zu haben.

4.	� Es besteht schließlich für den Künstler die 
Möglichkeit über die Anerkennung seines 
fertigen Werks narzisstische Bestätigung von 
anderen zu erleben und sich über seine 
Kunst neue Kommunikationswege zu ande-
ren Menschen zu eröffnen. Dem Süchtigen 
dagegen schlägt in der Regel gesellschaftli-
che Verachtung bis schließlich Ausstoßung 
entgegen.

Im Gegensatz zu kreativen Prozessen ist der 
Mensch in der süchtigen Verstrickung nicht 
mehr in der Lage, von seinen narzisstischen 
Größenideen, die als Abwehr der dahinter-
stehenden Selbstwertprobleme zu verstehen 



Kreativität, Rausch, Sucht – Psychoanalytische Modelle der Suchtdynamik 99

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

sind, Abstand zu nehmen. Im Unterschied zu 
kreativen Entwicklungsprozessen, die mit der 
Entwicklung von Neuem, von Veränderung 
und von Auseinandersetzung mit auch Schick-
salsschlägen, Lebenskrisen und Grenzen des 
Daseins geprägt sind, ist es in der süchtigen 
Haltung nicht mehr möglich, sich der Realität 
des Lebens mit allem Leiden und möglichen 
Scheitern zu stellen. Gerade bei fortschreiten-
der Abhängigkeit und Festigung der süchti-
gen Haltung geht auch die Fähigkeit zur Be-
ziehungsaufnahme und zur Öffnung anderen 
Menschen gegenüber verloren, was zum sozi-
alen Rückzug, zur Isolation und zum Versan-
den von kreativen Potenzialen führt. Der Drang 
nach sozialer Bestätigung, Vervollkommnung, 
nach Befriedigung durch kreative Leistung, 
nach Ausdruck und Verarbeitung von psychi-
schen Prozessen ist in der süchtigen Haltung 
beim abhängigen Menschen kanalisiert in sei-
ner Fixierung und Abhängigkeit vom Sucht-
mittel und einer narzisstischen Regression. So-
mit stellt die süchtige Haltung letztlich immer 
mehr einen antagonistischen Gegenentwurf 
zur potenziellen Kreativität des Menschen dar 
und führt auf Dauer zur Blockade, Lähmung 
und Hemmung von kreativen und künstleri-
schen Prozessen.

Literatur 

Behrendt, K., Backmund, M. & Reimer, J. (2016). 
Drogenabhängigkeit (Suchtmedizinische Reihe, 
Bd. 4). Hamm: Deutsche Hauptstelle für Sucht-
fragen.

Beckmann, F. & Dieckmann, A. (2020). Perspektiv-
wechsel – Zum Dialog zwischen Patient und 
Therapeut. In A. Dieckmann & C. Mäder-Lin-
ke (Hrsg.), Kontinuität und Wandel psychodyna-
mischer Suchttherapie. Orientierung und Diskurs. 
(S. 273-299). Münster: Lit.

Bilitza, K. W. (2008). Psychodynamik der Sucht – Psy-
choanalytische Beiträge zur Theorie. Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht.

Blane, H. A. T. & Leonard, K. E. (1999). Psychologi-
cal theories of drinking and alcoholism, second edi-
tion. New York: Guilford.

Csikszentmihalyi, M. (1996). Creativity: Flow and 
the psychology of discovery and invention. New 
York: HarperCollins.

Ermann, E. (2017). Psychoanalyse heute – Entwick-
lungen seit 1975 und aktuelle Bilanz (3. Aufl.). 
Stuttgart: Kohlhammer.

Fenichel, O. (1983). Psychoanalytische Neurosenlehre 
(Bd. II). Frankfurt am Main: Ullstein. (Origi-
nalausgabe 1945, The psychoanalytic theory of 
neurosis)

Freud, S. (1898). Die Sexualität in der Ätiologie der 
Neurosen (GW, Bd. I, S. 499–516). Frankfurt am 
Main: Fischer.

Freud, S. (1900). Die Traumdeutung (GW, Bd. II/III, 
S. 1–642). Frankfurt am Main: Fischer.

Freud, S. (1920). Jenseits des Lustprinzips (GW, Bd. 
XIII, S. 1–69). Frankfurt am Main: Fischer. 

Freud, S. (1923). Das Ich und das Es (GW, Bd. XIII, S. 
234–289). Frankfurt am Main: Fischer.

Freud, S. (1925). Selbstdarstellung (GW, Bd. XIV, S. 
51–96). Frankfurt am Main: Fischer.

Freud, S. (1930). Das Unbehagen in der Kultur (GW, 
Bd. XIV, S. 419–506). Frankfurt am Main:  
Fischer. 

Grof, S. (1983). LSD-Psychotherapie. Stuttgart: Klett-
Cotta.

Heigl-Evers, A. (1977). Möglichkeiten und Grenzen 
einer analytisch orientierten Kurztherapie bei 
Suchtkranken. Kassel: Nicol.

Hößelbarth, S., Seip, C. & Stöver, H. (2013). Doing 
gender – Bedeutungen und Funktionen des 
Alkoholkonsums und des Rauschtrinkens bei 
der Inszenierung von Männlichkeiten und 
Weiblichkeiten. In S. Hößelbarth et al. (Hrsg.), 
Kontrollierter Kontrollverlust. Jugend – Gender – 
Alkohol (S. 45–55). Frankfurt am Main: Fach-
hochschulverlag.

Hopper, E. (1995). A psychoanalytic theory of 
“drug addiction”. International Journal of Psy-
choanalysis, 76, 1121–1142.

Jünger, E. (2014). Annäherungen – Rausch und Dro-
gen. Stuttgart: Klett-Cotta.

Khantzian, E. J. (1985). The self-medication hy-
pothesis of addictive disorders: focus on her-
oin and cocaine dependence. Am J Psychiatry, 
142, 1259–1264.

Khantzian, E. J. (1997). The self-medication hypo-
thesis of substance use disorders: a reconside-
ration and recent applications. Harv Rev Psych-
iatry, 4, 231–244.

Kris, E. (1952). Psychoanalytic explorations in art. 
New York: International University Press.

Krystal, H. & Raskin, H. A. (1983). Drogensucht: As-
pekte der Ichfunktion. Göttingen: Vandenhoeck 
& Ruprecht. (Originalausgabe 1970, Drug de-
pendance – aspects of ego function)

Ludwig, A. M. (1990). Alcohol input and creative 
output. British Journal of Addiction, 85, 953–963.

Ludwig, A. M. (2001). Creativity and drugs. New 
York: Gale.

Mader, P. (2016). Alkohol. Basisinformation (Sucht-
medizinische Reihe, Bd. 6). Hamm: Deutsche 
Hauptstelle für Suchtfragen. 

Magherini, G. (2004). Das Unbewusste und die 
Kunst: Das Ästhetisch-Unheimliche und die 
Funktion der ausgewählten Tatsache. Psycho-
analyse in Europa, Bulletin, 58, 142–155.



P. Subkowski100

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Mitchell, S. A. & Aron, L. (1999). Relational psy-
choanalysis: the emergence of a tradition. Hills- 
dale, NJ: Analytic Press.

Müller-Braunschweig, H. (1984). Aspekte einer 
psychoanalytischen Kreativitätstheorie. In 
H. Kraft (Hrsg.), Psychoanalyse, Kreativität und 
Kunst heute (S. 122–145). Köln: DuMont.

Möhl, M. (1983). Zur Psychodynamik des Todes in der 
Trunksucht. Versuch einer tiefenpsychologisch-
anthropologischen Deutung. Würzburg: Königs-
hausen & Neumann.

Nutt, D., King, L. A., Saulsbury, W. & Blakemore, 
C. (2007). Development of a rational scale to 
assess the harm of drugs of potential misuse. 
Health Policy, 369, 1047–1053.

Radó, S. (1926). Die psychischen Wirkungen der 
Rauschgifte. Psyche, 29, 360–376.

Radó, S. (1934). Psychoanalyse der Pharmakothy-
mie. Int Z Psa, 20, 16–32.

Rost, W. D. (1987). Psychoanalyse des Alkoholismus. 
Stuttgart: Klett-Cotta.

Rost, W. D. (2016). Psychoanalyse des Rausches.
In B. Kastenbutt, A. Legnaro & A. Schmieder 
(Hrsg.), Rauschdiskurse (Bd. 8, S. 95–112). Berlin: 
LIT.

Satre, D. D. & Knight, B. G. (2001). Alcohol expec-
tancies and their relationship to alcohol use: 
age and sex differences. Aging Ment Health, 5, 
73–83.

Voigtel, R. (1996). Zur Diagnostik der Sucht. Psy-
che, 8, 715–741.

vom Scheid, J. & Schmidbauer, W. (1999). Handbuch 
der Rauschdrogen. Frankfurt am Main: Fischer. 
(Erstauflage 1999)

Winnicott, D. W. (1971). Vom Spiel zur Kreativität. 
Stuttgart: Klett-Cotta.

WHO. (2001). International classification of function-
ing, disability and health. Genf: World Health 
Organisation.

von Uexküll, T. (1986). Psychosomatische Medizin. 
München: Urban & Schwarzenberg.

Wader, H. (2019). Trotz alledem: Mein Leben. Mün-
chen: Penguin. 

Dr. Peter Subkowski
Facharzt für Psychiatrie und Neurologie, 
Facharzt für Psychosomatische Medizin und 
Psychotherapie, Lehr- und Kontrollanalytiker 
der DPV/IPA, Gruppenanalytiker.
Ärztlicher Direktor des Paracelsus-Therapie-
zentrums, Bad Essen, und eigene psychoana-
lytische Praxis.
dr.subkowski.paracelsus@t-online.de 



Kreativität und Psychopathologie.  
Ein Überblick1

Christian Rominger, Human F. Unterrainer, Mathias Benedek, Ilona Papousek,  
Elisabeth M. Weiss, Corinna M. Perchtold-Stefan & Andreas Fink

Zusammenfassung
Die Erforschung des Zusammenhangs zwischen Kreativität und Psychopathologie blickt auf eine lange 

Geschichte zurück und hat bis heute nichts von ihrer Spannung eingebüßt. Der erste Teil dieses Beitrages liefert 
einen Überblick über den aktuellen Forschungsstand mit einem klaren Fokus auf Psychopathologien und Per-
sönlichkeitsmerkmale, die eine Nähe zur Psychose und Psychose-ähnlichen Zuständen aufweisen. Im zweiten 
Teil dieses Beitrages wird darauf eingegangen, wie diese Psychose-ähnlichen Zustände mit kreativitätsrele-
vanten Prozessen in Verbindung stehen. Bei diesen Ausführungen sind zwei Prozesse im Zentrum. Zum einen 
sind es die divergenten Denkprozesse, die zur Bildung einer Vielzahl von Ideen wichtig sind, und zum anderen 
sind es die konvergenten Denkprozesse, mit deren Hilfe die Nützlichkeit, Brauchbarkeit und Anwendbarkeit 
dieser Ideen weiter elaboriert werden kann. Psychopathologische Eigenschaften scheinen die assoziativen und 
divergenten Prozesse in der Generierungsphase zu stärken, wenn aber höhere kognitive Kontrolle notwendig 
ist, könnte es zu Defiziten kommen. Die Autoren kommen zum Schluss, dass akute Psychopathologien wohl 
kaum mit einer höheren Kreativität einhergehen und Personen mit einer Neigung zur Psychose wohl nur in 
Abwesenheit von Psychose-ähnlichen Zuständen ihr volles kreatives Potenzial entfalten können. 

Schlüsselwörter: Kreativität, Schizotypie, Psychotizismus, Divergentes Denken, Konvergentes Denken

Summary
The link between creativity and psychopathology is legendary and has been studied until today. The first 

part of the present paper describes the current stage of literature with a clear focus on psychopathologies and 
personality traits, which are closely linked with psychosis and psychosis-proneness. The second part outlines 
how these traits might be associated with creativity. To achieve this, we focused on divergent and convergent 
thinking processes. Divergent thinking might be important to produce a high number of ideas and convergent 
thinking to elaborate on these ideas to select the most applicable and useful solution. The psychosis-proneness 
might go along with elevated divergent thinking processes (via associative abilities) and decreased cognitive 
control mechanisms. The authors concluded that acute psychosis might not be associated with higher creativity 
and people might more likely achieve the fulfillment of their creative potential without psychosis-proneness.

Keywords: creativity, schizotypy, psychoticism, divergent thinking, convergent thinking

1	 Dieser Beitrag ist eine Ergänzung und ein Update eines früheren Artikels dieser Arbeitsgruppe, erschienen in englischer Sprache 
unter: Fink A., Benedek M., Unterrainer H.F., Papousek I. & Weiss E.M. (2014). Creativity and psychopathology: Are there similar mental 
processes involved in creativity and in psychosis-proneness? Frontiers in Psychology, 5, 1–4.

101

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 101–109

Die Erforschung des Zusammenhangs von 
Kreativität und Psychopathologie weist eine 
lange Tradition auf, die auch immer wieder 
unter starker Kritik stand (Dietrich, 2014; Schle-
singer, 2009; für einen Überblick siehe Kyaga, 
2018, oder Abraham, 2015). So berichtet bereits 
eine frühe Arbeit von Heston (1966) von einer 

höheren künstlerischen Fähigkeit bei Kindern 
von Müttern mit Schizophrenie im Vergleich zu 
Kindern von Müttern aus einer Kontrollgruppe. 
Karlsson konnte 1970 zeigen, dass Verwandte 
von psychotischen Patientinnen und Patienten 
eher kreative Tätigkeiten ausübten und Andre
asen (1987) fand bei Schriftstellerinnen und 



Ch. Rominger, H. F. Unterrainer, M. Benedek, I. Papousek, E. M. Weiss, C. M. Perchtold-Stefan & A. Fink102

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Schriftstellern im Vergleich zu einer gesunden 
Kontrollgruppe ein höheres Ausmaß an affek-
tiven Erkrankungen wie zum Beispiel die bi-
polare Störung. Verwandte ersten Grades der 
Schriftstellerinnen und Schriftsteller zeigten 
ebenfalls eine erhöhte Prävalenz von affektiven 
Störungen. All diese Befunde legten schon sehr 
früh die Vermutung nahe, dass beide Merk-
male, sowohl die Neigung zur Psychose als 
auch die Kreativität, gemeinsam vererbbar sein 
könnten. Neuere epidemiologische Studien 
mit großen Stichproben bestätigen das erhöh-
te Auftreten von psychiatrischen Erkrankun-
gen bei professionellen Schriftstellerinnen und 
Schriftstellern, dies trifft vor allem auf die Schi-
zophrenie und die bipolare Störung zu. Des 
Weiteren wird von einer familiären Häufung in 
kreativen Berufen für die Schizophrenie, die bi-
polare Störung, Anorexie und möglicher Weise 
auch Autismus ausgegangen (Kyaga et al., 2011, 
2013). Power und Kollegen (2015) konnten an ei-
ner Stichprobe von 86 292 Personen aus Island 
zeigen, dass Kreativität und die Neigung zur 
Psychose ähnliche genetische Dispositionen 
aufweisen. Der Zusammenhang zwischen dem 
polygenetischen Risikofaktor für Schizophre-
nie und der bipolaren Störung konnte einen si-
gnifikanten Anteil der Varianz in den kreativen 
Tätigkeiten der Probandinnen und Probanden 
aufklären. Dieser Anteil lag zwischen 0.24 Pro-
zent für Schizophrenie und 0.26 Prozent für die 
biopolare Störung. Diese Befunde konnten auch 
in weiteren Stichproben repliziert werden (Po-
wer et al., 2015). Genetische Zusammenhänge 
wurden aber nicht nur für kreative Tätigkeiten 
berichtet, sondern auch für das kreative Poten-
zial des Menschen, das zum Beispiel mit Hilfe 
von divergenten Denkaufgaben erfasst werden 
kann (siehe dazu Runco & Acar, 2012). Dabei 
wird den Personen die Aufgabe gestellt, mög-
lichst kreative Ideen für die Verwendung eines 
Alltagsgegenstandes zu entwickeln oder Bild-
fragmente auf möglichst kreative Weise zu ver-
vollständigen. Wichtig in diesem Zusammen-
hang ist die Arbeit von Piffer, die anhand einer 
Zwillingsstudie zeigen konnte, dass verschie-
dene Facetten der Kreativität zu unterschiedli-
chen Anteilen vererbt werden. So scheinen zum 
Beispiel die Intelligenz, assoziative Fähigkeiten 
und Persönlichkeitseigenschaften, wie die Of-
fenheit für neue Erfahrungen, einer stärkeren 
genetischen Disposition zu unterliegen als die 
psychometrisch gemessene Leistung in diver-
genten Denkaufgaben (Piffer, 2018).

Von Seiten der psychometrischen For-
schungstradition hat die Idee, dass zumindest 
einige psychopathologische Aspekte mit Kre-
ativitätsfacetten verknüpft sein könnten, eini-
ges an Unterstützung erfahren. So wurde zum 

Beispiel die Psychotizismus-(P)-Dimension von 
Eysenck (1995), ein Persönlichkeitsmerkmal, 
welches kaltes, unempathisches, aggressives 
und impulsives Verhalten umfasst, mit ver-
schiedenen kreativitätsbezogenen Variablen 
in Beziehung gebracht, vor allem mit der Kre-
ativitätsfacette der „Originalität“ (Abraham et 
al., 2005; Fink et al., 2012a; für einen Überblick 
siehe Acar & Runco, 2012). Es ist davon auszu-
gehen, dass die P Dimension von Eysenck einer 
Reihe von psychischen Erkrankungen zugrun-
de liegt (Eysenck, 1995, siehe auch Chapman et 
al., 1994; Knežević et al., 2019). Im Unterschied 
zur Psychose ist die P-Dimension aber nicht pa-
thologisch. Deshalb könnte diese P-Dimension, 
Personen dazu befähigen, ungewöhnlichere 
Assoziationen zu bilden und diese auch auf 
sinnvolle Weise umzusetzen (Eysenck, 1995). 
Während Menschen, die auf der P-Dimension 
niedrige Werte erzielen, oft durch Konformität 
oder Konventionalität charakterisiert sind, zei-
gen Personen mit erhöhten P-Werten auch eine 
hohe Tendenz zur Non-Konformität. Dieser 
Umstand könnte eine mögliche Erklärung für 
die beobachtete Beziehung zwischen Originali-
tät und Psychotizismus darstellen.

Kreativität wurde auch in Beziehung zur 
Schizotypie intensiver untersucht. Schizotypie 
wird in der psychologisch-psychometrischen 
Forschungstradition als ein Persönlichkeits-
merkmal aufgefasst, welches unter anderem 
durch ungewöhnliche Erfahrungen, kognitive 
Desorganisation, introvertierte Anhedonie und 
impulsive Non-Konformität charakterisiert ist 
(Claridge & Blakey, 2009). Des Weiteren besteht 
bei der Schizotypie auch eine erhöhte Vulnera-
bilität zur Entwicklung von psychotischen Stö-
rungen und Schizophrenie (Claridge, 1997; Fis-
her et al., 2004; Nettle, 2006; van Os et al., 2009). 
In verschiedenen Studien wiesen die Ergebnis-
se darauf hin, dass die positiven Facetten der 
Schizotypie, wie ungewöhnliche und halluzi-
natorische Wahrnehmungen, mit Kreativität in 
Beziehung stehen könnten (Claridge & Blakey, 
2009). Gleichzeitig fanden die Studien von Nett-
le (2006) und Nelson und Rawlings (2010) ein 
erhöhtes Ausmaß an Schizotypie in einer Stich-
probe von Künstlerinnen und Künstlern. Dies 
konnte auch in Metaanalysen bestätigt und 
weiter ausdifferenziert werden. Acar und Sen 
(2013) berichten einen Zusammenhang zwi-
schen Schizotypie und Kreativität, wobei nur 
der positive Aspekt der Schizotypie, der vor 
allem durch Psychose-nahe Eigenschaften cha-
rakterisiert ist, mit einer erhöhten Kreativität 
in Verbindung stand. Die negative Schizotypie 
hingegen, die durch einen verflachten Affekt 
und kognitive Desorganisation charakterisiert 
ist, zeigte einen negativen Zusammenhang mit 



Kreativität und Psychopathologie. Ein Überblick 103

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

der Kreativität. Eine neuere Metaanalyse von 
Baas und Kollegen (2016) untersuchte den Zu-
sammenhang des Risikos für bipolare Störun-
gen und Depression mit Kreativität genauer. 
Im Einklang mit Acar und Sen (2013) und einer 
weiteren Metaanalyse von Byron und Khazan-
chi (2011), die einen negativen Zusammenhang 
zwischen Angst und Kreativität nachweisen 
konnten, war die depressive Symptomatik mit 
einer geringeren Kreativität, und das Ausmaß 
der bipolaren Symptomatik positiv mit der Kre-
ativität verknüpft. Zusammengefasst weisen all 
diese Befunde darauf hin, dass Psychopatho-
logien und Persönlichkeitsmerkmale, die eine 
Nähe zu Psychose-ähnlichen Zuständen auf-
weisen, eher mit Kreativität assoziiert sind als 
andere Formen psychischer Störungen. 

Im Lichte dieser Erkenntnisse wurde auch 
oft argumentiert, dass bestimmte kognitive 
Stile des kreativen als auch des psychotischen 
Denkens ähnlich sein könnten (Carson, 2011; 
Eysenck, 1995; Keefe & Magaro, 1980). Solche 
allgemeinen kognitiven Prozesse könnten die 
„Überinklusivität“ des Denkens nach Eysenck 
(1995), weite und ungewöhnliche Assoziatio-
nen (Mednick, 1962) oder auch die „latente In-
hibition“ (Carson et al., 2003) sein. Gerade eine 
reduzierte latente Inhibition könnte dazu füh-
ren, dass mehr, auch irrelevante, Informationen 
aus der Umwelt die bewusste Aufmerksamkeit 
erreichen und dies den Personen „bestimmte 
Wahrnehmungen und Beschreibungen ermög-
licht, die anderen verborgen bleiben“ (a.a.O., S. 
499). 

Basierend auf diesen Überlegungen postu-
lierte auch Zabelina (2018), dass die Aufmerk-
samkeit bei kreativen Personen verändert sein 
könnte, ein Umstand, der in weiterer Folge ei-
nen positiven Einfluss auf den kreativen Pro-
zess ausüben dürfte.

Kreative Ideen – eine Interaktion  
aus konvergenten und divergenten 
Denkprozessen

Welche Schlüsse lassen sich nun hinsichtlich 
der Verbindung zwischen Kreativität und Psy-
chopathologie ziehen? Carson (2011) nimmt 
an, dass ein hohes Niveau an Intelligenz und 
Arbeitsspeicherkapazität als protektive Fak-
toren gelten dürften, die der Entwicklung von 
Psychopathologie entgegenwirken. Diese er-
leichtern eine effizientere und geordnete Verar-
beitung der Information. Die Disposition, unge-
wöhnliche Assoziationen und Vorstellungen zu 
generieren mag zu kreativen Gedanken führen, 
wenn diese Vorstellungen effektiv organisiert 
und elaboriert werden können. Eine Argumen-

tation, die anhand des „Geneplore“-Modells 
weiter ausgeführt werden kann (Finke et al., 
1996). Dieses Modell unterscheidet zwischen 
Generierungs- und Explorationsphase wäh-
rend der Entstehung von kreativen Ideen. Die 
spätere Phase beschreibt die Elaboration und 
die Evaluierung von anfänglich generierten 
mentalen Repräsentationen (siehe Kaufman & 
Paul, 2014). Dies ist im Einklang mit der moder-
nen Ansicht, dass (zumindest) zwei Prozesse 
zentral für die Produktion kreativer Ideen sind 
(Sowden et al., 2015). Zum einen sind es diver-
gente Denkprozesse, die zu einer Vielzahl an 
Ideen führen können, und zum anderen sind 
es konvergente Denkprozesse, mit deren Hilfe 
die Nützlichkeit, Brauchbarkeit und Anwend-
barkeit der Ideen weiter elaboriert wird (für 
einen Überblick siehe Benedek & Jauk, 2018). 
Innerhalb dieses Modells ist es denkbar, dass 
verschiedene psychopathologische Eigenschaf-
ten die assoziativen Prozesse in der Generie-
rungsphase stärken, wobei schließlich hohe ko-
gnitive Kontrolle notwendig ist, um die Spreu 
vom Weizen zu trennen und eine kreative Idee 
zu generieren (Benedek & Jauk 2019; Fink et al., 
2018). 

Diese Ansicht ist im Einklang mit neuro-
wissenschaftlichen Befunden, die zeigen, dass 
die kognitive Kontrolle im Laufe des kreativen 
Denkprozesses zunimmt und essentiell an der 
kreativen Ideenbildung – sowohl im figuralen 
als auch im verbalen Bereich – beteiligt ist (Be-
aty et al., 2015; Ellamil et al., 2012; Rominger et 
al., 2019b, 2020). Durch den Einsatz der neuro-
wissenschaftlichen Methode der funktionellen 
Magnetresonanztomographie (fMRT) fanden 
Fink und Kollegen (2014b), dass die Originali-
tät bei einer verbalen Denkaufgabe und höhe-
re Ausprägungen in der Schizotypie mit ähn-
lichen funktionalen Gehirnaktivitätsmustern 
während der kreativen Ideenbildung assoziiert 
waren. Zu ähnlichen Ergebnissen gelangten 
Park und Kollegen (2015) in ihrer fMRT-Studie. 
Hier zeigte sich ein Zusammenhang der Schi-
zotypie mit der Hirnaktivität während der Auf-
gabe, Bildfragmente möglichst kreativ zu ver-
vollständigen. Dieser Zusammenhang beruhte 
vor allem auf den Dimensionen Non-Konformi-
tät und ungewöhnlichen Erlebnissen, ein Merk-
mal, das eine Nähe zu Psychose-ähnlichen Zu-
ständen aufweist. Obwohl die Erforschung des 
Zusammenhangs zwischen Psychopathologie 
und Kreativität mit neurowissenschaftlichen 
Methoden ein noch sehr junges Feld darstellt, 
können diese ersten Befunde als zusätzliche 
empirische Evidenz angesehen werden, dass 
ähnliche mentale Prozesse bei der Kreativität 
als auch bei der Neigung zur Psychose beteiligt 
sein könnten. 



Ch. Rominger, H. F. Unterrainer, M. Benedek, I. Papousek, E. M. Weiss, C. M. Perchtold-Stefan & A. Fink104

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Interessante verhaltensbezogene Ergebnis-
se in diesem Zusammenhang wurden von Mer-
ten und Fischer (1999) präsentiert. Hier wurde 
das Assoziationsverhalten von kreativen Men-
schen (professionellen Schriftstellerinnen und 
Schriftstellern und Schauspielerinnen und 
Schauspielern) mit an Schizophrenie erkrank-
ten Menschen und gesunden Kontrollpersonen 
verglichen. Sie fanden dabei heraus, dass wenn 
es sich um eine originelle Instruktion handel-
te, die kreative Gruppe ein hoch originelles 
Antwortverhalten zeigte, welches gleich bzw. 
noch origineller war als das von schizophrenen 
Menschen. Wenn die Instruktion aber lautete, 
gewöhnliche Assoziationsketten zu generieren, 
erzielte die kreative Gruppe ähnliche Ergebnis-
se wie die Kontrollgruppe. Die schizophrene 
Gruppe hingegen generierte noch immer hoch 
ungewöhnliche Assoziationen. Des Weiteren 
war es der kreativen Gruppe besser möglich, 
im Vergleich zur Gruppe der schizophrenen Pa-
tientinnen und Patienten, das Ausmaß der Ge-
wöhnlichkeit der Assoziationen einzuschätzen. 
Diese Ergebnisse zeigen, dass kreative Men-
schen eine Disposition für die Generierung von 
Neuem und ungewöhnlichen Assoziationen 
aufweisen, aber gleichzeitig auch in der Lage 
sind, kognitive Kontrolle während der Ideenge-
nerierung auszuüben. 

Dies ist im Einklang mit einer Studie von 
Rominger und Kollegen (2017), die die beiden 
Merkmale positive Schizotypie und Kreativität 
in einer Stichprobe untersuchte. Die Proban-
dinnen und Probanden hatten die Aufgabe, 
Assoziationen zu dargebotenen Wortpaaren zu 
bilden. Dabei zeigte sich, dass sowohl die po-
sitive Schizotypie als auch die Kreativität die-
ser Personen mit der Neigung, ungewöhnliche 
Assoziationen zu bilden, in Verbindung stand. 
Die kognitive Kontrolle aber, die in dieser Stu-
die ebenfalls erhoben wurde, war positiv mit 
der Kreativität und negativ mit dem Persön-
lichkeitsmerkmal der positiven Schizotypie 
verbunden. 

Dies ist konform mit einer Untersuchung 
von Abu-Akel und Kollegen (2020), die zeigen 
konnte, dass eine stark ausgeprägte positive 
Schizotypie vor allem die konvergenten und 
inhibitorischen Denkprozesse beeinträchtigt, 
die Fähigkeit, ungewöhnliche Assoziationen 
und Zusammenhänge herzustellen, aber viel-
leicht sogar erhöht. Ähnliche Schlussfolge-
rungen erlaubt die Studie von Fodor (1995), 
die zeigte, dass Personen mit hoher Psychose-
Neigung gepaart mit hoher Durchsetzungsfä-
higkeit die kreativsten Ideen bei einem offenen 
technischen Problem liefern konnten. All diese 
Befunde unterstreichen die Wichtigkeit inhibi-
torischer Fähigkeiten für den kreativen Prozess 

(Edl et al., 2014; Rominger et al., 2018a; Zabelina 
et al., 2019) und zeigen des Weiteren, dass die 
Neigung, ungewöhnliche Ideen zu produzie-
ren, zwar eine notwendige, aber keine hinrei-
chende Voraussetzung für eine kreative Ideen-
findung darstellt (Diedrich et al., 2015). Ob eine 
ungewöhnliche und originelle Idee als tatsäch-
lich kreativ oder lediglich absurd gilt, hängt 
eben stark von ihrer Brauchbarkeit, dem Nut-
zen und der Umsetzbarkeit ab (Runco & Jaeger, 
2012). Eine sehr ungewöhnliche Idee hat auch 
eine hohe Chance, sinnlos zu sein, und deshalb 
sind kognitive Kontrollmechanismen und kon-
vergente Denkprozesse wichtig, um die Güte 
der Ideen zu gewährleisten. 

Ein weiterer Hinweis dafür, dass das kre-
ative Denken über das Produzieren von origi-
nellen Assoziationen hinausgeht und kognitive 
Kontrollprozesse eine wichtige Rolle spielen, 
liefern Studien zur Apophänie. Dies ist ein 
Phänomen, das als ein Prodromalsymptom der 
Schizophrenie gilt und eine erhöhte Neigung 
zur Psychose widerspiegelt (Chadwick, 2007; 
Conrad, 1958) sowie eine Beziehung zur positi-
ven Schizotypie aufweist (Rominger et al., 2011) 
und immer wieder mit Kreativität in Verbin-
dung gebracht wird. Manche Autorinnen und 
Autoren sehen in diesem Phänomen sogar eine 
potenzielle Begründung für die Verbindung 
von „Genie“ und „Wahnsinn“ (Brugger, 2001; 
DeYoung et al., 2012). Unter Apophänie versteht 
man das Erkennen von Assoziationen, Zusam-
menhängen und sinnvollen Mustern in räum-
lichen und zeitlichen Anordnungen, die ande-
ren Personen verborgen bleiben (Bressan, 2002; 
Brugger et al. 1993; Brugger et al., 1995; Diaconis 
& Mosteller, 1989; Rominger et al., 2011). 

Auch wenn die Apophänie-Neigung au-
genscheinliche Verbindungen zur Psychose-
Neigung besitzt, konnte bis heute kein klarer 
Zusammenhang mit einer erhöhten psychome-
trisch gemessenen Kreativitätsleistung nachge-
wiesen werden (für erste Hinweise siehe Diana 
et al., 2020) und die verfügbaren empirischen 
Befunde beschränken sich auf ungewöhnliche-
re Assoziationen (Rominger et al., 2011, 2018b) 
sowie Verbindungen mit kreativitätsrelevanten 
Persönlichkeitseigenschaften, wie der Offen-
heit für neue Erfahrungen (Blain et al., 2020). 
Eine Begründung für das Fehlen eines Nach-
weises für einen direkten Zusammenhang mit 
Kreativität könnte darin liegen, dass Personen 
mit einer ausgeprägten Apophänie-Neigung 
zwar in der Lage sind, ungewöhnliche Asso-
ziationen zu produzieren und mehr Sinnvolles 
in sinnlosem Material erkennen können, aber 
gleichzeitig schlechtere kognitive Kontrollme-
chanismen und Arbeitsgedächtnisleistungen 
zeigen (Brugger et al., 1993, 1995; Fyfe et al., 



Kreativität und Psychopathologie. Ein Überblick 105

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

2008; Merckelbach & van de Ven, 2001; Romin-
ger et al., 2019a). Somit könnte hier der wichti-
ge Elaborationsprozess beeinträchtigt sein und 
die ungewöhnlichen Ideen alleine reichen nicht 
aus, um als kreativ zu gelten.

Veränderte assoziative Prozesse durch die 
Reduktion von kognitiven Kontrollmechanis-
men werden oft als eine Begründung für einen 
möglichen positiven Effekt von Drogenkonsum 
auf den kreativen Prozess angeführt (Norlan-
der, 1999). Dies könnte ein Grund dafür sein, 
dass Kreativität auch immer wieder mit Dro-
gen- und Alkoholmissbrauch in Verbindung 
gebracht wurde (Post, 1994). Diesen Zusam-
menhang untersuchten Benedek und Kollegen 
(2017) genauer. In seinem Experiment führte 
(geringer) Alkoholkonsum, und die damit ein-
hergehende Reduktion der kognitiven Kont-
rolle, tatsächlich zu einer Zunahme der asso-
ziativen Prozesse. Der leichte Rausch reichte 
aber nicht aus, um die kreativen Denkprozesse 
zu beeinflussen, was von Benedek und Zöhrer 
(2020) repliziert werden konnte. Dies ist im Ein-
klang mit einer Überblicksarbeit, die den Zu-
sammenhang von Drogenkonsum und Kreati-
vität anhand von 19 Studien analysierte (Iszáj et 
al., 2017). Laut Autorinnen und Autoren konnte 
kein klarer Effekt auf die Kreativität beobachtet 
werden. Sie gehen aber davon aus, dass spezi-
fische kreativitätsrelevante Prozesse sehr wohl 
beeinflusst werden. Vor allem die früheren Pha-
sen der Ideengenerierung könnten von den ent-
hemmten Assoziationen profitieren (Norlander, 
1999). Ähnliche Ergebnisse wie Benedek und 
Kollegen erbrachte auch eine Studie von Za-
belina und Silvia (2020), in der Koffein mit der 
Absicht verabreicht wurde, die Kontrollmecha-
nismen der Personen zu erhöhen. Tatsächlich 
konnte die Koffeingabe konvergente Denkpro-
zesse beeinflussen. Die Qualität der kreativen 
Ideengenerierung selbst blieb aber auch hier 
unberührt. Aber nicht nur die akute Wirkung 
von psychoaktiven Substanzen auf die Kreati-
vität wurde immer wieder postuliert, sondern 
auch der Zusammenhang zwischen Kreativität 
und chronischem Substanz-Missbrauch. Fink 
und Kollegen (2012a) untersuchten die kreative 
Leistungsfähigkeit bei chronischen Suchtpati-
entinnen und Suchtpatienten. Dabei wurden 
Alkoholikerinnen und Alkoholiker, polytoxi-
komane Suchtkranke, Schauspielerinnen und 
Schauspieler und Studentinnen und Studenten 
miteinander verglichen. Es zeigte sich, dass 
die Gruppe der Schauspielerinnen und Schau-
spieler und die Gruppe der polytoxikomanen 
Suchtkranken eine ähnlich höhere Kreativität 
im Vergleich zu den Alkoholikerinnen und Al-
koholikern zeigten, die mit Abstand die nied-
rigsten Werte erreichten, was auf einen ver-

stärkten Verlust der Kontrollmechanismen in 
dieser Gruppe hinweisen könnte. Zusammen-
genommen sind diese Befunde im Einklang 
mit Dual-Prozess-Modellen der Kreativität und 
unterstreichen, dass Kontrollmechanismen mit 
dem kreativen Prozess in Verbindung stehen, 
verweisen aber auch darauf, dass zusätzliche 
Faktoren wie das assoziative und divergente 
Denken für das kreative Denken wichtig sind 
(Benedek & Jauk, 2018). 

Resümee

Basierend auf diesen wissenschaftlichen Studi-
en kann also festgestellt werden, dass die ver-
fügbare Evidenz für eine Beziehung zwischen 
Psychose-Neigung und Kreativität, im Speziel-
len was die psychometrische Forschungstradi-
tion betrifft, stark auf die Erfassung der Unge-
wöhnlichkeit von Ideen beschränkt ist. Wenn 
es aber um die Produktion einer kreativen 
Lösung geht, sind auch kognitive Kontrollme-
chanismen von Bedeutung, um die Ideen wei-
ter zu elaborieren und zu entwickeln (Fink et 
al., 2014a; Kaufman & Paul, 2014). Gerade diese 
Kontrollmechanismen dürften in vielen Psy-
chopathologien beeinträchtigt sein. Dies mag 
in Summe zu einer Reduktion des kreativen 
Potenzials führen, insbesondere in den Phasen 
akuter psychotischer Zustände. Unter diesem 
Gesichtspunkt wird es klarer, dass Personen, 
auch wenn sie eine erhöhte Neigung zur Psy-
chose aufweisen, wohl nur in Abwesenheit von 
Psychose-ähnlichen Zuständen ihr volles kre-
atives Potenzial entfalten können (Fink et al., 
2014a). In dieser oft hitzig geführten Debatte 
zum Zusammenhang von „Genie“ und „Wahn-
sinn“ ist es wichtig zu beachten, dass viele der 
empirischen Befunde nur kleine Effekte auf-
weisen. Ein Hang zur Psychopathologie mag 
also allenfalls nur eine kreativitätsrelevante 
Facette unter vielen sein. Auch Intelligenz, Mo-
tivation, Persönlichkeit oder Affekt stehen in 
einer engen Beziehung mit der Kreativität (Baas 
et al., 2008; Jauk, 2018; Kaufman et al., 2016; Sil-
via et al., 2014). Nicht zuletzt deshalb sind die 
extremen Standpunkte aus heutiger Sicht wohl 
nicht mehr haltbar. Weder muss Kreativität 
Ausdruck einer vollständigen mentalen Ge-
sundheit sein, wie von manchen Autoren ver-
treten (Dietrich, 2014), noch braucht es die Psy-
chose oder die bipolare Störung als Nährboden 
für das kreative Potenzial des Menschen. 



Ch. Rominger, H. F. Unterrainer, M. Benedek, I. Papousek, E. M. Weiss, C. M. Perchtold-Stefan & A. Fink106

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Literatur

Abraham, A. (2015). Editorial: Madness and cre-
ativity – yes, no or maybe? Frontiers in Psychol-
ogy, 6, 1055.

Abraham, A., Windmann, S., Daum, I. & Gün- 
türkün, O. (2005). Conceptual expansion and 
creative imagery as a function of psychoti-
cism. Consciousness and Cognition, 14, 520–534.

Abu-Akel, A., Webb, M. E., Montpellier, E. de, Ben-
tivegni, S. von, Luechinger, L., Ishii, A. & Mohr 
C. (2020). Autistic and positive schizotypal 
traits respectively predict better convergent 
and divergent thinking performance. Thinking 
Skills and Creativity, 36, 100656.

Acar, S. & Runco, M. A. (2012). Psychoticism and 
creativity: A meta-analytic review. Psychology 
of Aesthetics, Creativity, and the Arts, 6, 341–350.

Acar, S. & Sen, S. (2013). A multilevel meta-analy-
sis of the relationship between creativity and 
schizotypy. Psychology of Aesthetics, Creativity, 
and the Arts, 7, 214–228.

Andreasen, N. C. (1987). Creativity and mental ill-
ness: Prevalence rates in writers and their first-
degree relatives. American Journal of Psychiatry 
144, 1288–1292.

Baas, M., De Dreu, C. K. & Nijstad, B. A. (2008). 
A meta-analysis of 25 years of mood-creativity 
research: Hedonic tone, activation, or regula-
tory focus? Psychological Bulletin, 134, 779–806.

Baas, M., Nijstad, B. A., Boot, N. C. & De Dreu, C. 
K. W. (2016). Mad genius revisited: Vulner-
ability to psychopathology, biobehavioral ap-
proach-avoidance, and creativity. Psychological 
Bulletin, 142, 668–692. doi:10.1037/bul0000049  

Beaty, R. E., Benedek, M., Kaufman, B.S. & Silvia, 
P. J. (2015). Default and executive network cou-
pling supports creative idea production. Scien-
tific Reports, 5, 10964.

Benedek, M. & Jauk, E. (2018). Spontaneous and 
controlled processes in creative cognition. In 
K. C. R. Fox & K. Christoff (Eds.), The Oxford 
handbook of spontaneous thought: mind-wander-
ing, creativity, and dreaming (pp. 285–298). New 
York: Oxford University Press.

Benedek, M. & Jauk, E. (2019). Creativity and cog-
nitive control. In J. C. Kaufman & R. J. Stern-
berg (Eds.), The Cambridge handbook of creativity 
(pp. 200–223). Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Benedek, M., Panzierer, .L, Jauk, E. & Neubauer, A. 
C. (2017). Creativity on tap? Effects of alcohol 
intoxication on creative cognition. Conscious-
ness and Cognition 56, 128–134.

Benedek, M. & Zöhrer, L. (2020). Creativity on 
tap 2: Investigating dose effects of alcohol on 
cognitive control and creative cognition. Con-
sciousness and Cognition, 83, 102972.

Blain, S. D., Longenecker, J. M., Grazioplene, R. G., 
Klimes-Dougan, B. & DeYoung, C. G. (2020). 
Apophenia as the disposition to false posi-
tives: A unifying framework for openness and 
psychoticism. Journal of Abnormal Psychology, 
129, 279–292. doi:10.1037/abn0000504

Bressan, P. (2002). The connection between ran-
dom sequences, everyday coincidences, and 
belief in the paranormal. Applied Cognitive Psy-
chology, 16, 17–34.

Brugger, P. (2001). From haunted brain to haunt-
ed science: A cognitive neuroscience view of 
paranormal and pseudoscientific thought. In 
J. Houran & R. Lange (Eds.), Hauntings and 
poltergeists. Multidisciplinary perspectives (pp. 
195–213). Jefferson: McFarland & Co.

Brugger, P., Regard, M., Landis, T., Cook, N. D., 
Krebs, D. & Niederberger, J. (1993). “Meaning-
ful” patterns in visual noise effects of lateral 
stimulation and the observer’s belief in ESP. 
Psychopathology, 26, 261–265.

Brugger, P., Regard, M., Landis, T. & Graves, R. E. 
(1995). The roots of meaningful coincidence. 
Lancet, 345, 1306–1307.

Byron, K. & Khazanchi, S. (2011). A meta-analytic 
investigation of the relationship of state and 
trait anxiety to performance on figural and 
verbal creative tasks. Personality & Social Psy-
chology Bulletin, 37, 269–283.

Carson, S. H. (2011). Creativity and psychopathol-
ogy: A shared vulnerability model. Canadian 
Journal of Psychiatry 56, 144–153.

Carson, S. H., Peterson J. B. & Higgins, D. M. (2003). 
Decreased latent inhibition is associated with 
increased creative achievement in high-func-
tioning individuals. Journal of Personality and 
Social Psychology, 85, 499–506.

Chadwick, P. K. (2007). Peer-professional first-
person account: schizophrenia from the in-
side – phenomenology and the integration of 
causes and meanings. Schizophrenia Bulletin, 
33, 166–173.

Chapman, J. P., Chapman, L. J. & Kwapil, T. R. 
(1994). Does the Eysenck psychoticism scale 
predict psychosis? A ten year longitudinal 
study. Personality and Individual Differences, 17, 
369–375.

Claridge, G. (1997). Theoretical background and 
issues. In G. Claridge (Hrsg), Schizotypy: im-
plications for illness and health (pp. 3–19). New 
York: Oxford University Press.

Claridge, G. & Blakey, S. (2009). Schizotypy and 
affective temperament: Relationships with 
divergent thinking and creativity styles. Per-
sonality, Psychopathology, and Original Minds, 
46, 820–826.

Conrad, K. (1958). Die beginnende Schizophrenie: 
Versuche einer Gestaltanalyse des Wahns. Stutt-
gart: Thieme.



Kreativität und Psychopathologie. Ein Überblick 107

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

DeYoung, C. G., Grazioplene, R. G. & Peterson, J. 
B. (2012). From madness to genius: The open-
ness/intellect trait domain as a paradoxical 
simplex. Journal of Research in Personality, 46, 
63–78.

Diaconis, P. & Mosteller, F. (1989). Methods for 
studying coincidences. Journal of the American 
Statistical Association, 84, 853–861.

Diana, L., Frei, M., Chesham, A., Jong, D. de, Chiffi, 
K., Nyffeler, T. et al. (2020). A divergent ap-
proach to pareidolias – exploring creativity in 
a novel way. Psychology of Aesthetics, Creativ-
ity, and the Arts [Advance online publication]. 
https://doi.org/10.1037/aca0000293

Diedrich, J., Benedek, M., Jauk, E. & Neubauer, A. 
C. (2015). Are creative ideas novel and useful? 
Psychology of Aesthetics, Creativity, and the Arts, 
9, 35–40.

Dietrich, A. (2014). The mythconception of the mad 
genius. Frontiers in Psychology, 5, 79.

Edl, S., Benedek, M., Papousek, I., Weiss, E. M. & 
Fink, A. (2014). Creativity and the Stroop inter-
ference effect. Personality and Individual Differ-
ences, 69, 38–42.

Ellamil, M., Dobson, C., Beeman, M. & Christoff, 
K (2012). Evaluative and generative modes of 
thought during the creative process. NeuroIm-
age, 59, 1783–1794.

Eysenck, H. J. (1995). Creativity as a product of in-
telligence and personality. In D. H. Saklofske 
& M. Zeidner (Eds.), International handbook of 
personality and intelligence (pp. 231–247). Boston, 
MA: Springer.

Fink, A., Benedek, M., Unterrainer, H. F., Papousek, 
I. & Weiss, E. M. (2014a). Creativity and psy-
chopathology: Are there similar mental pro-
cesses involved in creativity and in psychosis-
proneness? Frontiers in Psychology, 5, 1211.

Fink, A., Perchtold, C. & Rominger, C. (2018). Cre-
ativity and cognitive control in the cognitive 
and affective domains. In R. E. Jung & O. Var-
tanian (Eds.), The Cambridge handbook of the neu-
roscience of creativity (pp. 318–332). Cambridge: 
Cambridge University Press.

Fink, A., Slamar Halbedl, M., Unterrainer, H. F. & 
Weiss, E. M. (2012a). Creativity: genius, mad-
ness, or a combination of both? Psychology of 
Aesthetics, Creativity, and the Arts, 6, 11–18.

Fink, A., Weber, B., Koschutnig, K., Benedek, M., 
Reishofer, G., Ebner, F. et al. (2014b). Creativ-
ity and schizotypy from the neuroscience per-
spective. Cognitive, Affective, & Behavioral Neu-
roscience, 14, 378–387.

Finke, R. A., Ward, T. B. & Smith, S. M. (1996). 
Creative cognition: Theory, research, and applica-
tions (A Bradford book). Cambridge, MA: MIT 
Press.

Fisher, J. E., Mohanty, A., Herrington, J. D., Koven, 
N. S., Miller, G. A. & Heller, W. (2004). Neu-

ropsychological evidence for dimensional 
schizotypy: Implications for creativity and 
psychopathology. Proceedings of the associa-
tion for research in personality. Journal of Re-
search in Personality, 38, 24–31.

Fodor, E. M. (1995). Subclinical manifestations of 
psychosis-proneness, ego strength, and cre-
ativity. Personality and Individual Differences, 18, 
635–642.

Fyfe, S., Williams, C., Mason, O. J. & Pickup, G. J. 
(2008). Apophenia, theory of mind and schizo-
typy: Perceiving meaning and intentionality 
in randomness. Cortex, 44, 1316–1325.

Heston, L. L. (1966). Psychiatric disorders in foster 
home reared children of schizophrenic moth-
ers. British Journal of Psychiatry, 112, 819–825.

Iszáj, F., Griffiths, M. D. & Demetrovics, Z. (2017). 
Creativity and psychoactive substance use: a 
systematic review. International Journal of Men-
tal Health and Addiction, 15, 1135–1149.

Jauk, E. (2018). Intelligence and creativity from 
the neuroscience perspective. In R. E. Jung & 
O. Vartanian (Eds.), The Cambridge handbook of 
the neuroscience of creativity (pp. 421–434). Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Karlsson, J. L. (1970). Genetic association of gifted-
ness and creativity with schizophrenia. Here-
ditas, 66, 177–181.

Kaufman, S. B. & Paul, E. S. (2014). Creativity and 
schizophrenia spectrum disorders across the 
arts and sciences. Frontiers in Psychology, 5, 
1145.

Kaufman, S. B., Quilty, L. C., Grazioplene, R. G., 
Hirsh, J. B., Gray, J. R., Peterson, J. B. & DeYoung,  
C. G. (2016). Openness to experience and intel-
lect differentially predict creative achievement 
in the arts and sciences. Journal of Personality, 
84, 248–258.

Keefe, J. A. & Magaro, P. A. (1980). Creativity and 
schizophrenia: An equivalence of cognitive 
processing. Journal of Abnormal Psychology, 89, 
390–398.

Knežević, G., Lazarević, L. B., Purić, D., Bosn-
jak, M., Teovanović, P., Petrović, B. & Opačić, 
G. (2019). Does Eysenck’s personality model 
capture psychosis-proneness? A systematic 
review and meta-analysis. Personality and Indi-
vidual Differences, 143, 155–164.

Kyaga, S. (2018). A heated debate: Time to address 
the underpinnings of the association between 
creativity and psychopathology? In R. E. Jung 
& O. Vartanian (Eds.), The Cambridge handbook 
of the neuroscience of creativity (pp. 114–135). 
Cambridge: Cambridge University Press.

Kyaga, S., Landén, M., Boman, M., Hultman, C. 
M., Långström, N. & Lichtenstein, P. (2013). 
Mental illness, suicide and creativity: 40-year 
prospective total population study. Journal of 
Psychiatric Research, 47, 83–90.



Ch. Rominger, H. F. Unterrainer, M. Benedek, I. Papousek, E. M. Weiss, C. M. Perchtold-Stefan & A. Fink108

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Kyaga, S., Lichtenstein, P., Boman, M., Hultman, 
C., Långström, N. & Landén, M. (2011). Cre-
ativity and mental disorder: Family study of 
300,000 people with severe mental disorder. 
British Journal of Psychiatry, 199, 373–379.

Mednick, S. A. (1962). The associative basis of the 
creative process. Psychological Review, 69, 220–
232.

Merckelbach, H. & van de Ven, V. (2001). Another 
white christmas: Fantasy proneness and re-
ports of ‘hallucinatory experiences’ in under-
graduate students. Journal of Behavior Therapy 
and Experimental Psychiatry, 32, 137–144.

Merten, T. & Fischer, I. (1999). Creativity, personal-
ity and word association responses: Associa-
tive behaviour in forty supposedly creative 
persons. Personality and Individual Differences, 
27, 933–942. 

Nelson, B. & Rawlings, D. (2010). Relating schizo-
typy and personality to the phenomenology of 
creativity. Schizophrenia Bulletin, 36, 388–399.

Nettle, D. (2006). Schizotypy and mental health 
amongst poets, visual artists, and mathema-
ticians. Journal of Research in Personality, 40, 
876–890.

Norlander, T. (1999). Inebriation and inspiration? A 
review of the research on alcohol and creativ-
ity. The Journal of Creative Behavior, 33, 22–44.

Park, H. R. P., Kirk, I. J. & Waldie, K. E. (2015). Neu-
ral correlates of creative thinking and schizo-
typy. Neuropsychologia, 73, 94–107.

Piffer, D. (2018). The genetics of creativity: The un-
derdog of behavior genetics? In R. E. Jung & 
O. Vartanian (Eds.), The Cambridge handbook of 
the neuroscience of creativity (pp. 437–450). Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Post, F. (1994). Creativity and psychopathology: A 
study of 291 world-famous men. British Journal 
of Psychiatry, 165, 22–34.

Power, R. A., Steinberg, S., Bjornsdottir, G., Riet-
veld, C. A., Abdellaoui, A, Nivard, M. M. et al. 
(2015). Polygenic risk scores for schizophrenia 
and bipolar disorder predict creativity. Nature 
Neuroscience, 18, 953–955.

Rominger, C., Fink, A., Weiss, E. M., Bosch, J. & 
Papousek, I. (2017). Allusive thinking (remote 
associations) and auditory top-down inhibi-
tion skills differentially predict creativity and 
positive schizotypy. Cognitive Neuropsychiatry, 
22, 108–121.

Rominger, C., Fink, A., Weiss, E. M., Schulter, G., 
Perchtold, C. M. & Papousek, I. (2019a). The 
propensity to perceive meaningful coinci-
dences is associated with increased posterior 
alpha power during retention of information 
in a modified Sternberg paradigm. Conscious-
ness and Cognition, 76, 102832.

Rominger, C., Papousek, I., Perchtold, C. M., Bene-
dek, M., Weiss, E. M., Schwerdtfeger, A. R. & 

Fink, A. (2019b). Creativity is associated with 
a characteristic U-shaped function of alpha 
power changes accompanied by an early in-
crease in functional coupling. Cognitive, Affec-
tive, & Behavioral Neuroscience, 19, 1012–1021.

Rominger, C., Papousek, I., Perchtold, C. M., Bene-
dek, M., Weiss, E. M., Weber, B. et al. (2020). 
Functional coupling of brain networks during 
creative idea generation and elaboration in the 
figural domain. NeuroImage, 207, 116395.

Rominger, C., Papousek, I., Weiss, E. M., Schulter, 
G., Perchtold, C. M., Lackner, H. K. & Fink, 
A. (2018a). Creative thinking in an emotional 
context: Specific relevance of executive control 
of emotion-laden representations in the inven-
tiveness in generating alternative appraisals of 
negative events. Creativity Research Journal, 30, 
256–265.

Rominger, C., Schulter, G., Fink, A., Weiss, E. M. & 
Papousek, I. (2018b). Meaning in meaningless-
ness: The propensity to perceive meaningful 
patterns in coincident events and randomly 
arranged stimuli is linked to enhanced atten-
tion in early sensory processing. Psychiatry Re-
search, 263, 225–232.

Rominger, C., Weiss, E. M., Fink, A., Schulter, G. 
& Papousek, I. (2011). Allusive thinking (cogni-
tive looseness) and the propensity to perceive 
“meaningful” coincidences. Personality and In-
dividual Differences, 51, 1002–1006.

Runco, M. A. & Acar, S. (2012). Divergent thinking 
as an indicator of creative potential. Creativity 
Research Journal, 24, 66–75.

Runco, M. A. & Jaeger, G. J. (2012). The standard 
definition of creativity. Creativity Research Jour-
nal, 24, 92–96.

Schlesinger, J. (2009). Creative mythconceptions: 
A closer look at the evidence for the “mad ge-
nius” hypothesis. Psychology of Aesthetics, Cre-
ativity, and the Arts, 3, 62–72.

Silvia, P. J., Beaty, R. E., Nusbaum, E. C., Edding-
ton, K. M. & Kwapil, T. R. (2014). Creative moti-
vation: Creative achievement predicts cardiac 
autonomic markers of effort during divergent 
thinking. Biological Psychology, 102, 30–37.

Sowden, P. T., Pringle, A. & Gabora, L. (2015). The 
shifting sands of creative thinking: Connec-
tions to dual-process theory. Thinking and Rea-
soning, 21, 40–60.

van Os, J., Linscott, R. J., Myin-Germeys, I., Deles-
paul, P. & Krabbendam, L. (2009). A system-
atic review and meta-analysis of the psychosis 
continuum: Evidence for a psychosis prone-
ness-persistence-impairment model of psy-
chotic disorder. Psychological Medicine, 39, 179– 
195.

Zabelina, D. L. (2018). Attention and creativity. In 
R. E. Jung & O. Vartanian (Eds.), The Cambridge 
handbook of the neuroscience of creativity (pp. 



Kreativität und Psychopathologie. Ein Überblick 109

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

161–179). Cambridge: Cambridge University  
Press. 

Zabelina, D. L., Friedman, N. P. & Andrews-Han-
na, J. (2019). Unity and diversity of executive 
functions in creativity. Consciousness and Cog-
nition, 68, 47–56.

Zabelina, D. L., Silvia, P. J. (2020). Percolating ideas: 
The effects of caffeine on creative thinking 
and problem solving. Consciousness and Cogni-
tion, 79, 102899.

Dr. Christian Rominger
Institut für Psychologie
Karl-Franzens-Universität Graz
Universitätsplatz 2
A-8010 Graz
christian.rominger@uni-graz.at

Mathias Benedek, Ilona Papousek,  
Corinna M. Perchtold-Stefan, 
Andreas Fink 
Institut für Psychologie, Universität Graz, 
Österreich

Human F. Unterrainer 
CIAR: Center for Integrative Addiction Re-
search, Verein Grüner Kreis, Wien, Österreich.
Universitätsklinik für Psychiatrie und  
Psychotherapeutische Medizin,  
Medizinische Universität Graz, Österreich.
Institut für Religionswissenschaften,  
Universität Wien, Österreich

Elisabeth M. Weiss
Institut für Psychologie, Universität Innsbruck, 
Österreich



110

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 110-119

Die Bluse
Von Begehren und Souveränität 

Thomas Ballhausen

Zusammenfassung
Graphic Novels bieten Reflektionen ge-

sellschaftlicher Zusammenhänge und Her-
ausforderungen. Die Veröffentlichungen des 
französischen Künstlers Bastien Vivès krei-
sen nicht zufällig um Fragen von Identität 
und Krise. Der vorliegende Beitrag analysiert 
seine jüngste Arbeit Die Bluse und stellt sein 
Werk in einen größeren Kontext.

Schlüsselwörter 
Bastien Vivès, Graphic Novel, Comic, 

Agency, Terrorismus, Drogenmissbrauch

Summary
Graphic novels offer insights into social 

connections and challengens. Therefore it is 
no surprise that the publications of French 
Artist Bastien Vivès revolve around questions 
of identity and crisis. This paper discusses 
his most recent publication Die Bluse („The 
Blouse“) and contextualize his work. 

Keywords
Bastien Vivès, graphic novel, comic, 

agency, terrorism, drug abuse

In der Graphic Novel Die Bluse (vgl. Vivès, 
2019) des renommierten französischen 
Künstlers Bastien Vivès wird nicht nur eine 
bittersüße Geschichte über Begehren, Aus-
schweifung und Liebe im 21. Jahrhundert 
erzählt – dieser Comic ist eine eindringliche 
Reflexion über Souveränität, Identität und 
Gemeinschaft. Wie auch schon in früheren 
Arbeiten (vgl. Vivès, 2018) verbindet er dabei 
eine eindringliche Bildsprache mit gesell-
schaftlich relevanten Fragestellungen und 
berührt wie beiläufig auch Diskurse rund um 
Zeugenschaft, Polarität bzw. Trauma. Auch 
Vergleiche mit anderen, neueren Beispie-
len aus der internationalen Comic-Literatur 
(vgl. Bunjevac, 2020; Sturm, 2020; Van Po-
elgeest et al., 2020) bieten sich dahingehend 
an – eben auch weil es in diesen Arbeiten um 
nichts weniger als das Ringen künstlerischer 
Benennbarkeit für das scheinbar Ungreifbare 
und mitunter Ausgeblendete geht.

1. Zufällig kommt die Studentin Séverine 
an ein Kleidungsstück, das ihr Leben 

verändert: Beim Babysitten übergibt sich 
Eva, Tochter des unglücklichen Ehepaares 
Marguet, auf Séverines Oberteil – das kurzer-
hand zur Verfügung gestellte Ersatzstück ist 
eine Seidenbluse, die ihre Trägerin in neuem 
Licht erscheinen lässt. Plötzlich ist Séveri-
ne wieder begehrenswert, fällt auf, wird an-
gesprochen – einzig ihr etwas langweiliger 
Freund nimmt sie weiterhin für selbstver-
ständlich. Zusehends entgleitet ihm Séverine, 
die sich nach und nach für neue Begegnun-
gen und intime Erfahrungen öffnet, schließlich 
an die Anfangsszenerie und in die Arme von 
Herrn Marguet zurückkehrt – inklusive rituali-
sierter, produktiv umständlicher Prozesse der 
Entkleidung (vgl. Dath, 2005, S. 19). 

Diese märchengleiche Exposition birgt 
das gefährliche Risiko des Banalen, doch 
Vivès versteht es gekonnt, den Fallstricken 
plumper Ausstellung von Verlangen auszu-
weichen. Seine Protagonistin wird in der ti-
telspendenden Bluse nicht zum Schauwert 
degradiert, sie wird nicht Fassade oder Pro-
jektionsfläche, vielmehr gewinnt sie wort-
wörtlich façon: Mit der (Wieder-)Etablierung 
von Gestalt und Form geht für sie nicht nur 
Sichtbarkeit, sondern auch eine Wandlung 
zu Selbstbewusstsein und aktiver Gestaltung 
einher (vgl. Lipovetsky, 1994, S. 19 f.). 

Die Bluse ist ihr dabei nicht karnevaleske 
Verkleidung, sondern Objekt der Transgressi-
on und somit auch Rückgewinnung der eige-
nen Handlungsmacht im Sinne von Souverä-
nität (vgl. Ballhausen, 2008). Die Rückkehr zur 
eigenen agency – also das bewusste Setzen 
selbstbestimmter Handlungen, die auch auf 
übergeordneter Ebene Auswirkungen ma-
chen und relevante Differenzen produzieren 
bzw. erhalten helfen – korrespondiert für Sé-
verine mit der Notwendigkeit sich selbst an-
gesichts bestehender (Macht-)Verhältnisse 
ernst zu nehmen, sich in mehrfacher Hinsicht 
um sich zu sorgen und diese Form wieder-
erlangten Selbstverhältnisses zu etablieren 
indem sie Sexualität gemäß ihren Bedürf-
nissen gestaltet und praktiziert (vgl. Deleu-
ze, 1988, S. 102; Frankfurt, 2007; Agamben,  
2020).



Die Bluse Von Begehren und Souveränität 111

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Séverines Ausbruch aus der Monotonie 
ihrer abgenutzten Beziehung und die Etab-
lierung neuer bzw. erneuerter Körperlichkeit 
bringt Begierde und Lust hervor, aber nie 
sinkt sie zum passiven Schauwert herab. 
Abseits der Handlungsschablonen um mehr 
oder weniger vermeintlich objektgebundenes 
Begehren und die entsprechenden motivge-
bundenen Visualisierungen treibt Vivès eine 
Geschichte voran, die Sexualität nicht als 
plump oder voraussetzungslos apostrophiert. 
Vielmehr geht es ihm darum, Sexualität zu 
verhandeln bzw. öffentlich zu machen, um 
einerseits ihre potenziellen, romantisch gela-
denen Geheimnisse zu erhalten und anderer-
seits doch auch kritisch an die Beobachtung 
anzuschließen, dass die historisch markierte 
Befreiung der Lüste auch wieder neuen Zäh-
mungsmomenten unterworfen war und ist 
(vgl. Foucault, 1977, 2019; Stangneth, 2020).

Wie auch schon in seinem Vorgängerco-
mic Eine Schwester (vgl. Vivès, 2018) erzählt 
Vivès nicht zuletzt eine Familiengeschichte, 
die nichts beschönigt oder gar auf Spielar-
ten von Unschuld setzt. Auf allen Ebenen ist 
der vorliegende Comic dahingehend sogar 
noch deutlicher und konsequenter, im Erzäh-
len um das Ringen von Souveränität und die 
sich damit zwangsläufig einstellenden Ver-
luste. Bricht in Eine Schwester die grausame 
Wirklichkeit im letzten Drittel des Bandes als 
Tragödie um eine Gruppe ertrunkener Kin-
der in die nur scheinbare ungetrübte Erzähl-
wirklichkeit ein, geht er in Die Bluse mittels 
Verknüpfung von Passionen und Politik (vgl. 
Ginsborg & Labate, 2019) noch einen sprich-
wörtlichen Schritt weiter: Séverine wird Zeu-
gin eines Terroranschlags, dem sie beinahe 
selber zum Opfer fällt. Die drastische Zäsur 
durch die Gewalt schreibt sich dabei nicht 
nur in den Prozess ihrer Selbstfindung ein, es 
macht sie auch zum Teil einer unfreiwilligen 
Leidensgemeinschaft in angeblich nachme-
taphysischen Zeiten (vgl. Bennett, 2020, S. 
168 ff.; Habermas, 2019). Vivès konfrontiert 
in beiden Comics seine Figuren durch die 
Begegnung mit den Sphären des Sexuellen 
und der Endlichkeit mit dem unvermeidlichen 
Verlust von Unschuld, mit der unaufschiebba-
ren Finalität von Existenz. In der Folge führen 
besagte Zäsuren die Figuren in eine diffuse 
Zone „between the visual and the articulab-
le“ (Deleuze, 1988, S. 83); insbesondere die 
Figur der Séverine wird angesichts eines er-
fahrenen, bezeugten Schreckens – der trotz 
bzw. auch wegen seiner partielle Verweige-
rung ins Säkulare überführt werden zu kön-

nen in Kunstkontexten stark rezipiert wurde 
und wird (vgl. Baden, 2017) – zu einer neuen 
Sagbarkeit hingetrieben. 

2. Für die von Vivès verhandelten The-
menfelder bietet sich aus der neue-

ren Comic-Literatur insbesondere der Ver-
gleich mit Bezimena von Nina Bunjevac an 
(vgl. Bunjevac, 2020). Unter Bezugnahme auf 
die literarisch-mythologischen Stoffe rund 
um die antike Göttin Artemis reflektiert die 
Künstlerin eigene sexuelle Missbrauchser-
fahrungen in Form einer komplex angelegten 
Graphic Novel. In detailreichen, ganzseitigen 
Schwarz-Weiß-Zeichnungen gewährt sie Ein-
blick in das Leben eines Verbrechers, wählt 
vorsätzlich wunderschöne, nicht selten irritie-
rende Bilder zur Darstellung eines schreckli-
chen Abgrunds. Ihre moderne Adaption des 
Mythos von Artemis und Siproites, so der 
Untertitel, entfaltet sich als verschachtelte Er-
zählung, als mehrfach gerahmte Binnenfabel 
um einen Sexualverbrecher und Mörder: Auf 
oberster Ebene des Narrativs wird uns ein 
Sternbild geboten – mag es gar Ursa Major 
und damit die neue Gestalt der glücklosen 
Kallisto, einst Gefährtin der Artemis, sein? –  
und zwischen einzelnen lichten Positionen 
beginnt ein Dialog, Grundlage für die Dar-
stellung der im Comic sichtbar werdenden 
Spannungsverhältnisse. Auf den jeweils lin-
ken Seiten von Bunjevac’ Arbeit findet die-
se Erzählung im Dunkel des Alls ihren Platz, 
auf den rechten Seiten finden sich die ent-
sprechenden, stets wortlosen Bildtafeln. Auf 
diesem Weg wird zuerst die titelspendende 
Alte Bezimena eingeführt, die, in einem an-
tik anmutenden Ambiente einer verzweifelten 
Priesterin den Kopf unter Wasser taucht und 
sie damit in die Innensicht, ja in das kom-
mende Leben, des glücklosen, sonderbaren 
Benny in all seiner Unvermeidlichkeit zwängt: 
„Der Ausdruck kommend deutet nicht nur 
auf ein Künftiges hin, sondern auf den, der 
kommt, oder das, was kommt; auf das Kom-
men des anderen oder die Unvorhersehbar-
keit eines Ereignisses; auf die Ankunft des-
sen, der kommt und den man nicht kommen 
sieht; dessen, was kommt und was man nicht 
kommen sieht“ (Derrida, 2003, S. 217, Hervor-
hebung im Original). 

Das Untertauchen wird zum Eintauchen 
in das Leben eines Außenseiters im 20. 
Jahrhundert, es wird zur Lehrerfahrung im 
Sinne von Perspektivenverschiebung und 
Geschlechterwandel. Die für einen Moment 
träumende Priesterin ist bzw. wird Benny, 
sie durchlebt seinen lebenslangen Status als 



Th. Ballhausen112

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Sonderling und Voyeur, seine kaum zu zäh-
mende Begierde, seine unerfüllte Liebe für 
eine Klassenkameradin, die „weiße Becky“ 
(Bunjevac, 2020). Wenig überraschend spielt 
sich die Etablierung von Becky als Begehrte 
innerhalb der Erzählung als Schul- und Kind-
heitsgeschichte ab: „Das Intime ist zweifellos 
ein Gefühl der Kindheit: In welche Sehnsucht 
wonach versetzt es uns? Vor allem aber, was 
wird aus ihm, wenn sie einmal heranreift? 
Oder bleibt es kindlich? Verfallen wir da in 
eine Regression? Oder anders gefragt: Vor 
welche Wahl und Verantwortung sehen wir 
uns durch das Intime gestellt?“ (Jullien, 2014, 
S. 101). Sich von den Menschen isolierend 
fristet Benny sein Dasein als Hausmeister im 
städtischen Zoo bis die vermeintliche Wie-
derbegegnung mit Becky ihm ihr Notizbuch 
in die Hände spielt. Diese Aufzeichnungen 
enthalten wenig überraschend erotische Epi-
soden, in diesen Seiten findet sich nicht nur 
Vergangenes, sondern auch Bennys Gegen-
wart und Zukunft. Dass sich die Tableaus 
des zu lesenden Comics mit den Seiten des 
intradiegetisch verankerten Notizbuches da-
bei streckenweise decken, arbeitet der kon-
stitutiven Verbindung von Wissen, Sehen und 
Macht zu, macht das Zu-Sehende, das Zu-
Besprechende einmal mehr als eine Form der 
Herausforderung (vgl. Deleuze, 1988, S. 64 f., 
70 f.) abseits der herkömmlichen Linien der 
(moralischen) Grenzziehung greifbar.

Benny findet in besagtem Notizbuch ein 
Manual des Verlangens, einen Almanach se-
xueller Begegnungen, die mit genauen zeitli-
chen und astronomischen Angaben versehen 
sind. In der Vorstellung des Getriebenen ist 
das Notizbuch Beleg für Einverständnis und 
Lust, doch in Wirklichkeit ist es Hinweis auf 
Verbrechen und Mord (vgl. Fraisse, 2018). 
Bennys Eskapaden mit wechselnden Part-
nerinnen, von Bunjevac konsequent ausge-
staltet, erweisen sich als Täuschung, ja, als 
Selbsttäuschung. Benny scheint sich seiner 
Verbrechen nicht bewusst zu sein oder sich 
zumindest nicht bewusst sein zu wollen; sei-
ne destruktiven Sehnsüchte erweisen sich 
retrospektiv als gewaltvolle Alpträume. Wenn 
Bennys Existenz schließlich an ein selbstge-
wähltes Ende kommt und Bezimena den Kopf 
der jammernden Priesterin wieder aus dem 
Wasser hochzieht, stellt sich die von der Titel-
figur aufgeworfene, wiederholt gestellte Fra-
ge „Wen hast Du beweint?“ (Bunjevac, 2020) 
über die Ebenen des Erzählangebots hinweg. 

Dass Bunjevac in ihrer bestechend eigen-
willigen Adaption der Stoffe rund um Artemis 

nichts dem Zufall überlassen will, erklärt sich 
zusätzlich im knappen, doch erschütternden 
Nachwort: Darin berichtet die Autorin von ei-
genen Missbrauchserfahrungen und ihrem 
Anliegen, ihre Erlebnisse auf künstlerische 
Weise zu reflektieren. Unter Bezugnahme auf 
eine durchaus wehrhafte antike Göttin hat 
sie in Bezimena die Verhältnisse von Jägern 
und Gejagten umgekehrt – und auch die Wahl 
des Titels ist Ausdruck von Reflexion und Er-
mächtigung: Bezimena meint namenlos. Es 
wäre aber gar zu einfach nun anzunehmen, 
der vorliegende Comic wäre ohne Titel; viel-
mehr zeugt m. E. nach diese vorsätzliche 
Wahl von einem Wunsch nach Bezeichnen 
und Bennen, von der Notwendigkeit dem 
Ungenannten einen Namen – und damit im 
Anschluss auf die Frage nach der Darstell-
barkeit in bzw. durch Mythen auch eine Form 
von Wahrheit – zu geben: „Es beschreibt die 
ganze Zeugungsmacht mythischer Poten-
zen, daß für die des Aristoteles nicht gilt, ein 
Gleiches bringe immer wieder ein Gleiches, 
der Mensch einen Menschen hervor. Aus der 
Nacht kann alles an Grauenhaftem und Unge-
staltem hervortreten, um die Ränder des Ab-
grundes zu besetzen, damit der Blick nicht in 
die Leere geht. Wenn alles aus allem hergelei-
tet werden kann, dann eben wird nicht erklärt 
und nicht nach Erklärungen verlangt. Es wird 
eben nur erzählt. Es spätes Vorurteil will, dies 
leiste nichts Befriedigendes. Geschichten 
brauchen nicht bis ans Letzte vorzustoßen. 
Sie stehen nur unter der einen Anforderung: 
sie dürfen nicht ausgehen“ (Blumenberg, 
1984, S. 143).

Literatur

Agamben, G. (2020). Der Gebrauch der Körper. 
Frankfurt a. M.: S. Fischer.

Baden, S. (2017). Das Image des Terrorismus im 
Kunstsystem. München: edition metzel.

Ballhausen, T. (2008). „Zum Lob des Bösen und 
Verfemten. Ein Versuch über Georges Ba-
taille“. kolik. Zeitschrift für Literatur, 39-40, 
53–73.

Bennett, J. (2020). Lebhafte Materie. Eine poli-
tische Ökologie der Dinge. Berlin: Matthes 
& Seitz.

Blumenberg, H. (1984). Arbeit am Mythos. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Bunjevac, N. (2020). Bezimena. Eine moderne 
Adaption des Mythos von Artemis und Sip-
roites. Berlin: Reprodukt.

Deleuze, G. (1988). Foucault. London: Athlone.



Die Bluse Von Begehren und Souveränität 113

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Derrida, J. (2003). Schurken. Zwei Essays über 
die Vernunft. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Foucault, M. (1977). Sexualität und Wahrheit 
(Der Wille zum Wissen, Bd. 1). Frankfurt a. 
M.: Suhrkamp.

Foucault, M. (2019). Über den Willen zum Wis-
sen. Vorlesungen am Collège de France 
1970–1971. Berlin: Suhrkamp.

Fraisse, G. (2018). Das Einverständnis. Vom 
Wert eines politischen Begriffs. Wien: Turia 
+ Kant.

Frankfurt, H. (2007). Sich selbst ernst nehmen. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ginsborg, P. & Labate, S. (2019). Passions and 
poltics. Cambridge: Polity.

Habermas, J. (2019). Auch eine Geschichte der 
Philosophie. Berlin: Suhrkamp.

Jullien, F. (2014). Vom Intimen. Fern der lärmen-
den Liebe. Wien: Turia + Kant.

Lipovetsky, G. (1994). The empire of fashion. 
Dressing modern democracy. Princeton, NJ: 
Princeton University Press.

Stangneth, B. (2020). Sexkultur. Hamburg: Ro-
wohlt.

Sturm, J. (2020). Ausnahmezustand. Berlin: Re-
produkt.

Van Poelgeest, D. et al. (2020). Little Bird 1: 
Der Kampf um Elder’s Hope. Ludwigsburg: 
Cross Cult.

Vivès, B. (2018). Eine Schwester. Berlin: Repro-
dukt.

Mag. Dr. Thomas Ballhausen
Autor, Literaturwissenschaftler  
und Kulturphilosoph.  
Lehrbeauftragter an der  
Universität Mozarteum Salzburg.
t.ballhausen@gmail.com

Vivès, B. (2019). Die Bluse.  
Berlin: Reprodukt

©
 C

. S
au

p
p

er
, 2

01
6

Bildnachweis
Alle Abbildungen © Bastien Vivès/Reprodukt.  

Der Abdruck wurde mit der freundlichen Unter-

stützung von Filip Kolek/Reprodukt ermöglicht.



rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Bildstrecke114



rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Bastien Vivès  die Bluse 115



Bildstrecke116

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021



Bastien Vivès  die Bluse 117

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021



Bildstrecke118

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021



Bastien Vivès  die Bluse 119

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021



120

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 120–122

Legale und illegale Drogen spielen eine große 
Rolle in populären Spielfilmen, und das Sucht-
motiv stellt seit über 100 Jahren ein beliebtes 
Thema des amerikanischen und europäischen 
Kinos dar. Von der Stummfilmzeit bis in die 
Gegenwart werden hedonistischer Drogenge-
brauch und Sucht aus unterschiedlichen Per-
spektiven gezeigt und entweder kritisch oder 
affirmativ abgehandelt. Substanzkonsum, 
Rausch, Ekstase und Sucht werden im Spielfilm 
entweder witzig-komisch, melodramatisch-
tragisch, präventiv-aufklärerisch, propagan-
distisch, sozialkritisch oder ästhetisch beleuch-
tet und spiegeln damit Ängste, Sehnsüchte, 
Werthaltungen und geschichtliche Einstellung 
gegenüber alternativen Zuständen des Be-
wusstseins wider. Spielfilme zur Sucht prägen 
umgekehrt kraft der Macht ihrer Bilder soziale 
Einstellungen und das „Image“ abweichenden 
Verhaltens.

Viele Bildungsbürger standen dem Film an-
fänglich sehr skeptisch gegenüber. Das Kino 
war in den Augen vieler Intellektueller der 
damaligen Zeit etwas für Ungebildete und ge-
hörte zu den Vergnügungen der Arbeiterklasse. 
Der Filmsoziologe Siegfried Kracauer hat diese 

frühen Vorbehalte gegenüber dem Kino sehr 
schön und plastisch zusammengefasst: 

„Der Film in jener ganzen Zeit trug die Züge 
eines Gassenjungen und war wie ein verwahr-
lostes Geschöpf, das sich in der Unterschicht 
der Gesellschaft umhertrieb. (…) Die Kinos, At-
traktionen für junge Arbeiter, Ladenmädchen, 
Arbeitslose, Bummelanten und für Typen, die 
sozial nicht einzustufen waren, standen in ziem-
lich schlechtem Ruf. Sie boten den Armen ein 
Obdach und den Liebenden eine Zuflucht. Hin 
und wieder schneite auch ein verrückter Intel-
lektueller herein.“ (Kracauer 1947/1984, S. 22) 

Sehr früh wurde auch der Vergleich zwischen 
dem Rauschen der Bilder und dem Wein- und 
Schnapsbedürfnis des Proletariats gezogen, 
wie z. B. bei Konrad Haemerling, der seine „Sit-
tengeschichte des Kinos“ 1926 unter dem Pseud-
onym Curt Moreck veröffentlichte und meinte: 

„Der Kinorausch ist genau so echt wie ein Wein- 
oder Schnapsrausch. In ihm ist das Kino Selbst-
zweck geworden. Der Rauschsüchtige geht ins 
Kino, um sich zu vergessen, um der Sensation 

Legale und illegale Drogen  
in populären Spielfilmen und Serien

Martin Poltrum

Zusammenfassung
Legale und illegale Drogen spielen eine große Rolle in populären Spielfilmen. Suchtmotive stellen seit über 

100 Jahren ein beliebtes Thema des amerikanischen und europäischen Kinos dar. Im Beitrag wird eine neue 
Publikation zum Topos des Drogenkinos vorgestellt und gezeigt, wie Rausch, Ekstase und Sucht in Filmen und 
Serien dargestellt werden. 

Schlüsselwörter: Rausch, Ekstase, Sucht, Spielfilm, Kino, Serie

Summary
Legal and illegal drugs play a major role in popular feature films. Addiction motifs have been a popular 

subject of American and European cinema for over 100 years. The article presents a new publication on the topic 
of drug cinema and shows how intoxication, ecstasy and addiction are portrayed in films and series.

Keywords: intoxication, ecstasy, addiction, feature film, cinema, serial



Legale und illegale Drogen in populären Spielfilmen und Serien 121

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

irgendeines tätigen Triebes leichter zugänglich 
zu sein. Was auf der weißen Fläche vorüber-
surrt, ist ihm egal.“ (Moreck, zit. in Werder, 
2015, S. 13) 

Der Kinobesucher, so lesen wir weiter, gehört 
„meist jener Gesellschaftsklasse an, die den letzten 
Groschen für das Kino unbedenklich hinwirft, statt 
ein Stück Brot für den hungernden, knurrenden 
Magen zu kaufen. Dort ist die Kinosucht eine tief-
packende Leidenschaft geworden, wie in höheren 
Schichten etwa die Morphinsucht“ (a.a.O., S. 14). 

Neben dieser sozialpropagandistischen Pa-
rallele zwischen Kinorausch, Filmsucht und 
Betäubung taucht das Thema des Drogenkon-
sums im Film schon sehr früh auf. Der Konsum 
von Opium, Morphium, Kokain und Alkohol 
und die cineastische Darstellung des Rausches 
finden sich bereits im Stummfilm. Früh taucht 
auch die Idee auf, den Film als seriöses Medium 
der Suchtaufklärung einzusetzen. Im Auftrag 
des Völkerbundes wird so der Film Narcotica. 
Die Welt der Träume und des Wahnsinns. Moder-
ne Laster (1924) gedreht, der in einen Spielfilm 
verpackt das weltweite Suchtproblem themati-
siert. Mitte der 1930er Jahre findet sich dieses 
Motiv unter der Mitarbeit des Federal Bureau of 
Narcotics in einer Reihe von „Antidrogen-Pro-
paganda-Filmen“ verdreht und verstellt wie-
der. Durch Filme wie Reefer Madness (1936) oder 
Marijuana – The Weed With Roots in Hell (1938), 
die nur so vor medizinischen Unwahrheiten 
strotzen, sollen brave amerikanische Teenager 
mithilfe eindringlicher Bilder und „wahrer 
Geschichten“ vor der verderbenbringenden 
Modedroge Marihuana gewarnt werden. Dass 
es auch anders geht, zeigt bereits Billy Wilders 
Meisterwerk The Lost Weekend (1945) – eine 
vielschichtige Studie eines alkoholkranken 
Schriftstellers, die auf psychiatrische Expertise 
zurückgreift. 

Einmal salonfähig gemacht, erobert das 
Sucht-Motiv das amerikanische und europäi-
sche Kino. In Filmen wie Christiane F. – Wir Kin-
der vom Bahnhof Zoo (1981), Trainspotting (1996), 
Requiem for a Dream (2000) und vielen anderen 
Suchtfilm-Klassikern wird das Schicksal ein-
zelner der Drogensucht verfallener Protagonis-
ten beleuchtet und gleichzeitig Kritik an einer 
rigiden Gesellschaft geübt, die Menschen zur 
Flucht in illusionäre Welten nötigt. Dass das 
Thema Sucht nicht nur als Drama verfilmt wer-
den kann, zeigen nicht zuletzt eine Reihe von 
Kiffer-Komödien wie z. B. Grasgeflüster (2000), 
Lammbock (2001) und Paulette (F 2013). Das 
Böse der Ekstase, hemmungslose Gier, exzes-
siver Drogenkonsum in The Woolf of Wall Street 
(2013) und die Ekstase des Bösen in Breaking Bad 
(2008–2013) oder in Bad Lieutenant – Cop ohne Ge-

wissen (2009) zeigen, dass Maßlosigkeit, Sucht, 
Gier und das Böse zumindest im Film wesens-
verwandt sind.

Neben der Darstellung klassischer, an Sub-
stanzen gebundener Suchtformen wie Alkohol
abhängigkeit, Heroinsucht, Kokainsucht und 
dem Konsum von Cannabis und halluzinoge-
ner Drogen werden in einer Reihe von neueren 
Spielfilmen zusehends auch süchtige Verhal-
tensweisen wie z. B. das pathologische Spielen 
oder die Hypersexualität problematisiert. Zo-
cker, Gambler und Glücksspielsüchtige finden 
sich in Filmen wie Spiele Leben (2005) oder in 
The Gambler (2014), und Shame (2011), Nymph()
maniac (2013) und Don Jon (2013) thematisieren 
die Sexsucht.

 Dass der 2019 von uns (Poltrum, Rieken & 
Ballhausen) zusammengestellte Sammelband 
„Zocker, Drogenfreaks & Trunkenbolde“ nur eine 
kleine Auswahl des Topos Sucht in Film und 
Serie darstellt, ist uns sehr bewusst, zählt doch 
allein schon der Überblicksbeitrag der genann-
ten Publikation zum Thema Sucht im Stumm-
film 79 Titel im Zeitraum von 1901 bis 1931. Wie 
viele Filme und Serien insgesamt das Thema 
Rausch, Ekstase und Sucht behandeln, kann 
niemand so genau sagen, da dies niemand 
mehr überblicken kann. 

Literatur 

Kracauer, S. (1984). Von Caligari zu Hitler. Eine 
psychologische Geschichte des deutschen Films. 
Frankfurt am Main: Suhrkamp. (Originalaus-
gabe 1947, From Caligari to Hitler. A psychological 
history of the German film. New York: Princeton 
University Press)

Werder, S. (2015). „Kinofusel“ – Bilderrausch im 
frühen Film. Cinema, Unabhängige Schweizer 
Filmzeitschrift, 60, 10–19.

Martin Poltrum, Bernd Rieken, Thomas Ball-
hausen (Hrsg.), Zocker, Drogenfreaks & Trun-
kenbolde. Rausch, Ekstase und Sucht in Film 
und Serie. 
2019, 452 Seiten 
eBook 22,99 Euro, Softcover 29,99 Euro 
Berlin: Springer

Aus dem Inhalt 
Absinthe (1913) – Narcotica. Die Welt der 

Träume und des Wahnsinns (1924) – Die wil-
den Zwanziger (1939) – The Lost Weekend 
(1945) – Der Mann mit dem goldenen Arm 
(1955) – Die blonde Sünderin (1962) – Easy Rider 
(1969) – Christiane F. Wir Kinder vom Bahn-
hof Zoo (1981) – Pink Floyd. The Wall (1982) –  



M. Poltrum122

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Naked Lunch (1991) – Bad Lieutenant (1992) –  
Trainspotting (1996) – Fear and Loathing in Las 
Vegas (1998) – Requiem For A Dream (2000) –  
Traffic. Die Macht des Kartells (2000) – Lamm-
bock. Alles in Handarbeit (2001) – Vollgas (2002) 
– Spiele Leben (2005) – Shame (2011) – Flight 
(2012) – The Woolf of Wall Street (2013) – Only 
Lovers Left Alife (2013) – Nymph()maniac (2013) 
– Don Jon (2013) – Dr. House (2004–2012) – Brea-
king Bad (2008–2013) – Limitless (2015–2016). 

Univ.-Prof. Dr. Martin Poltrum
Professor für Psychotherapiewissenschaft 
an der Sigmund-Freud-Privatuniversität Wien
Philosoph, Psychotherapeut, Lehrtherapeut
martin.poltrum@sfu.ac.at 



123

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 123–125

Filmgeschichte lässt sich als Geschichtsschrei-
bung unterschiedlichster Schwerpunktsetzun-
gen beschreiben und fassbar machen, die his-
torische Entwicklung des Mediums und seiner 
Kontexte wurde schon unter unterschiedlichs-
ten Perspektivierungen nachgezeichnet. Die 
Konstante von Film und Medizin ist dabei kei-
ne Ausnahme, das nachweisbare wechselseitige 
Interesse hat nicht nur eine Vielzahl von Film-
titeln, sondern auch entsprechenden Untersu-
chungen hervorgebracht. In diesem Bereich las-
sen sich auch die Arbeiten von Dennis Henkel 
verorten, der schon mit mehreren Arbeiten zum 
Verhältnis der Medien- und Medizingeschichte 
hervorgetreten ist; insbesondere die Film- und 
Stummfilmgeschichte hat er in Einzelanalysen, 
aber auch filmographischen Darstellungen wie-
derholt beforscht. Seine Monografie Silent Cra-
ving ist diesem Bereich zuzuordnen: Mit dieser 
Untersuchung widmet sich Henkel einem tat-
sächlich noch zu wenig bearbeiteten Teilbereich 
der Filmgeschichte, seinen Zugriff entwickelt 
er dabei vom Stummfilm und Beispielen proto-
kinematographischer Unterhaltungsangebote 
her. Für Henkel ist „Film als Spiegel gesell-

schaftlicher Entwicklungen“ (Henkel, 2019, S. 
181) zu verstehen und, wie er in seiner Studie 
anschaulich nachweist, sind Sucht und Drogen 
im Bewegtbild genreübergreifend, internati-
onal und durchgehend für den gewählten Be-
richtszeitraum von 1890 bis 1930 nachweisbar. 
Im Bedeutungszentrum seines impliziten Ver-
ständnisses von Sucht, Suchterkrankung und 
Drogen stehen dabei substanzgebundene Süch-
te, wobei Alkohol in der Verteilung der unter-
suchten Titel eine besonders prominente Rolle 
zukommt. Die durchaus filmtauglichen Sujets 
der Suchterkrankung und des Drogenkonsums 
bzw. ihrer (auch erzählerisch relevanten) Kon-
texte gehen dabei gut mit der Krisenaffinität 
(filmischen) Erzählens zusammen, wenngleich, 
wie der Autor wiederholt herausarbeitet und 
betont, dass sowohl die entsprechenden Dar-
stellungen der Erkrankung als auch der mög-
lichen Heilungsansätze im Stummfilm weit 
weniger positiv ausfallen als in vergleichbaren 
modernen Produktionen. Stummfilme zeigen, 
so Henkel, dem Publikum Drogen intradiege-
tisch als erzählerischen Konflikt, übergeordnet 
aber auch als gesellschaftliche Herausforde-

Dennis Henkel: Silent Craving.  
Sucht und Drogen im Stummfilm (1890–1931)

Thomas Ballhausen

Zusammenfassung
Mit der Monografie Silent Craving widmet sich Dennis Henkel der Darstellung von Sucht und Drogen im 

Stummfilm. Seine Studie bietet nicht nur eine systematische Darstellung zahlreicher, zumeist wenig bekannter 
Titel, sondern auch wichtige Impulse für die weitere Öffnung eines nicht nur filmhistorischen Forschungs- 
feldes. 

Schlüsselwörter: Dennis Henkel, Filmgeschichte, Stummfilm, Drogenmissbrauch/Motiv, Drogenmissbrauch/
Darstellung

Summary
In his monograph Silent Craving Dennis Henkel examines the depiction of addiction and drugs during the 

silent film era. His findings not only offer a systematic description of a vast number of mostly little known titles 
but also important impulses for future research – even beyond film history. 

Keywords: Dennis Henkel, film history, silent film, drug abuse/motif, drug abuse/depiction 

Rezension



Th. Ballhausen124

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

rung, schwankend zwischen Abhängigkeit und 
Verbot, zwischen Party und Prohibition.

Ausgehend von seiner durchaus auch pro-
vokanten These einer direkt realistischen, we-
nig verfälschten Darstellung von Sucht und 
Drogen im westlichen Stummfilm aufgrund 
der Novität der neuen Kunst- und Medienform 
konzentriert sich Henkel, nach einleitenden 
Einblicken in seinen Rechercheweg und Über-
blicken zur konsultierten Fachliteratur, auf die 
systematische Darstellung der von ihm gesich-
teten und ausgewerteten Titel. Der Hauptteil 
der vorliegenden Publikation entfällt auf diese 
chronologisch strukturierte Aus- und Bewer-
tung der identifizierten Filme. Henkel zeichnet 
dabei jeweils den Inhalt nach, analysiert die für 
den Untersuchungsgegenstand besonders rele-
vanten Szenen und rundet die jeweilige Einzel-
darstellung mit Informationen zur Produktion 
als auch stilistisch-ästhetischen Aspekten ab. 
Diese analytisch-systematische Filmographie 
umfasst mehr als 80 Einzeltitel und verweist in 
ihrer autoptischen Anlage auch auf die schwie-
rige Überlieferungssituation der Stummfilm-
zeit, auf die Henkel, etwa auch in der durchaus 
zu diskutierenden Darlegung seiner Auswahl, 
sich wiederholt bezieht. Hier zeigen sich indi-
rekt auch weiterführende, ebenfalls gesamtge-
sellschaftliche Aspekte der Filmgeschichte wie 
der Übergang des Films vom Verkaufs- zum 
Verleihgut, das erst relativ spät ausgebildete 
Verständnis von Film als Kunstform und ein 
damit direkt verbundener Diskurs um Archi-
vierung, Materialität und Erschließung des Be-
wahrten.

Der abschließende Abschnitt von Silent 
Craving entfällt auf genrespezifische Ausfüh-
rungen, statistische Durchdringung der unter-
suchten Quellen und inhaltliche Diskussionen, 
die vom Material her kulturwissenschaftliche 
oder auch medizinische Aspekte adressieren. 
Dieses durchaus gewinnbringende Kaleido-
skop an Perspektiven erlaubt auch neue Ein-
blicke auf vielbeforschte Filmklassiker, die in 
Henkels Untersuchung berücksichtigt werden. 
Im Anschluss daran lassen sich in Bezug auf 
Silent Craving m. E. nach eine Vielzahl weiter-
führender Fragen und Gedanken formulieren. 
Beispiele hierfür sind:
1)	� Ausgehend von Henkels These einer attes-

tierten Direktheit der filmischen Darstel-
lung gesellschaftlicher Verhältnisse und 
Wirklichkeiten könnte nicht nur der Faktor 
der Historizität beleuchtet werden, sondern 
auch bereits besser beforschte, durchaus re-
levante Faktoren – beispielsweise die Film-
zensur – in die Diskussion miteinbezogen 
werden.

2)	� Gleiches gilt für die Ausbildung des Doku-
mentarfilms, den sogenannten actualitiés als 
nachweisbare Vorläufer und den einschlä-
gigen medizinischen Lehrfilmen; letztere 
haben ja insbesondere durch veränderte 
Aufführungskontexte eine Verschiebung in 
gesellschaftlicher Wirkung und Rezeption 
als Teil des sogenannten Cinema of Attrac-
tions erfahren, das auch heutzutage immer 
noch nachwirkt.

3)	� Auch das Genre der Stummfilm-Komödie 
bzw. des Slapstick-Films könnte, ausgehend 
von Henkels Untersuchungsergebnissen, 
ebenfalls erneut bzw. neu betrachtet wer-
den. Hier wäre es wohl lohnend, auf den 
vom Autor erwähnten Aspekt zu achten, 
dass just in diesem besonders beliebten 
Genre die Darstellung von Drogensucht 
und substanzinduzierten Wirkungsweisen 
bzw. Auswirkungen besonders stark von 
realen Effekten abweichen. Daran geknüpf-
te Überlegungen wären auf der Makroebe-
ne beispielsweise die Auseinandersetzung 
mit einem kritisch zu hinterfragenden An-
spruch einer Wirklichkeitsabbildung in 
der (Film-)Kunst, auf der Mikroebene die 
Betrachtung der erwähnten abweichenden 
Darstellungsmodi als Teil einer gewollten 
Inszenierungsstrategie und eben nicht nur 
als defizitärer Effekt.

4)	� Darüber hinaus lädt Henkel mit seiner Mo-
nografie zur Beschäftigung mit dem Ver-
hältnis Film und Sucht auf einer Ebene ein, 
die schon im Medium selbst angelegt ist: 
Hier könnten sich etwa Forschungen zur 
sogenannten Kino-Sucht oder auch zu Räu-
men bzw. Orten des Drogenkonsums als 
potenziell anschlussfähig erweisen. 

Mit Silent Craving. Sucht und Drogen im Stumm-
film (1890–1930) hat Dennis Henkel einen span-
nenden Beitrag zur filmhistorischen Forschung 
vorgelegt. Der Wert seiner Ausführungen zeigt 
sich dabei vor allem in der Zusammenschau ei-
ner relevanten Anzahl eindeutig identifizierter 
Filme, die gemäß dem Untersuchungsgegen-
stand systematisch erschlossen, bewertet und in 
einen übergeordneten medienhistorischen bzw. 
medienästhetischen Kontext gestellt werden. 
Mit seiner Monografie lenkt er die Aufmerk-
samkeit auf einen bislang zu wenig beforschten 
Bereich in der Geschichte des Stummfilms und 
sensibilisiert potenziell für eine Vielzahl dar-
an geknüpfter Aspekte. Die Lektüre von Silent 
Craving wird, so bleibt zu hoffen, zu weiteren 
Forschungen in diesem Bereich herausfordern 
und einladen. 



Rezension: Dennis Henkel: Silent Craving. Sucht und Drogen im Stummfilm (1890–1931) 125

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Mag. Dr. Thomas Ballhausen
Autor, Literaturwissenschaftler  
und Kulturphilosoph.  
Lehrbeauftragter an der  
Universität Mozarteum Salzburg.
t.ballhausen@gmail.com

©
 C

. S
au

p
p

er
, 2

01
6

Henkel, D. (2019). Silent Craving. Sucht und 
Drogen im Stummfilm (1890–1931) (Kölner 
Beiträge zur Geschichte und Ethik der Medi-
zin, Bd. 5). Kassel: Kassel University Press. 
ISBN 978-3-7376-0618-9



126

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 126–129

John Callahan (* 05.02.1951; † 24.07.2010) war ein 
amerikanischer Cartoonist [1], der bekannt war 
durch die makabre und manchmal zynische 
Art der Darstellung von Behinderungen und 
körperlichen Unzulänglichkeiten – eine Hu-
moristik, die viele Betrachter nicht nur für poli-
tisch inkorrekt ansahen, sondern auch in schar-
fem Kontrast zu der Tatsache, dass Callahan 
selbst nach einem Verkehrsunfall querschnitts-
gelähmt im Rollstuhl saß, seitdem er 21 Jahre alt 
war. Die grobe Strichführung seiner Zeichnun-
gen verdankte sich der Tatsache, dass Callahan 
seine Arme nur eingeschränkt bewegen konn-
te. Die Autobiographie Don’t Worry, die 1989 
erschien und in mehrere Sprachen übersetzt 
wurde, machte den Zeichner weit über Landes-
grenzen hinaus bekannt – aber nicht mehr als 
Cartoonisten und Humoristen, sondern als Ex-
emplum eines erstaunlichen Einfindens in eine 
Behinderung [3].

Ursprünglich hatte Robin Williams, mit 
dem der amerikanische Filmemacher Gus van 
Sant den Film Good Will Hunting (USA 1997) 
gedreht hatte, die filmische Adaption von Cal-
lahans Autobiographie vorgeschlagen, an der 
er sich bereits 2010 die Rechte gesichert hatte; 

Williams’ Selbstmord (2014) setzte dem Plan 
ein Ende. Van Sant nahm das Projekt auf, ge-
wann Joaquin Phoenix für die Rolle, den Hol-
lywood-Musiker Danny Elfman für die Musik 
des Films [4]. Nach einigen an die Groteske der 
Callahan’schen Cartoons erinnernden Ausein
andersetzungen – so wurde Joaquin Phoenix 
vorgeworfen, dass er als Nicht-Behinderter die 
Rolle gar nicht spielen könne, ein Argument, 
dem nur entgegengehalten werden konnte, dass 
er in den verschiedenen Flashbacks des Films 
auch Callahan vor dem Unfall spielen sollte [5] –  
wurde der Film auf dem Sundance Film-Festi-
val (19.01.2018) uraufgeführt und tourte über ei-
nige andere Festivals (darunter der Wettbewerb 
der 68. Berlinale).

Die Geschichte ist schnell erzählt. 21-jäh-
rig, aus Oregon stammend, in Los Angeles le-
bend, alkoholsüchtig, unternimmt Callahan 
zusammen mit seinem ebenfalls alkoholkran-
ken Freund Dexter (Jack Black) eine nächtliche 
Sauftour quer durch die Stadt. Dexter schläft 
am Steuer des VW-Käfers ein, nach dem folgen-
den Unfall wacht Callahan im Krankenhaus 
auf, wahrscheinlich querschnittsgelähmt (der 
Arzt an seinem Bett: „Sie werden wahrschein-

Don’t Worry! 
Bemerkungen zu Gus van Sants Film über den querschnitts- 
gelähmten und alkoholkranken Cartoonisten John Callahan

Hans J. Wulff

Zusammenfassung
Gus van Sant, der einem breiteren Publikum durch Filme wie Good Will Hunting (1997) und Milk (2008) be-

kannt geworden ist, behandelt in seinem Film Don’t Worry, weglaufen geht nicht (2018) die Lebensgeschichte des 
querschnittsgelähmten und alkoholkranken Cartoonisten John Callahan. Im Beitrag wird der Film besprochen. 

Schlüsselwörter: Gus van Sant, John Callahan, Alkoholismus, Querschnittslähmung

Summary
Gus van Sant, known to a wider audience for such films as Good Will Hunting (1997) and Milk (2008), covers 

the life story of paraplegic and alcoholic cartoonist John Callahan in his film Don‘t Worry, He Won’t Get Far on 

Foot (2018). In the paper, the film is discussed.

Keywords: Gus van Sant, John Callahan, alcoholism, paraplegia

Rezension



Don’t Worry! 127

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

lich für immer gelähmt sein. Aber draußen ist 
ein schöner Sonnenaufgang…“). Zunächst rat- 
und hilflos lernt er die Schwedin Annu (Roo-
ney Mara) kennen, eine Physiotherapeutin und 
Flugbegleiterin. Er halluziniert Akrobaten im 
Park, ein Symbol, das der Film später weiter 
benutzt, als Phantasmagorie einer vollstän-
digen Körperbeherrschung und als lockende 
Ankündigung des Todes. Er schließt sich einer 
Gruppe der Anonymen Alkoholiker an, die ein 
eigenes spirituell fundiertes – auf Gott, Lao-tse 
und die Mörderpuppe „Chucky“ basierendes –  
Zwölf-Schritte-Programm der Suchttherapie 
verfolgt. Es gelingt Callahan, sich von seinem 
Selbstmitleid zu lösen. Er entdeckt seine Bega-
bung als Cartoonist; es gelingt ihm, nach ersten 
Veröffentlichungen in einem Studentenblatt in 
seiner Heimat Oregon die Zeichnungen in gro-
ßen amerikanischen Tageszeitungen und Ma-
gazinen unterzubringen.

Donny (Jonah Hill), der schwule und reiche 
Hippie, der die Gruppe leitet und zu inspirie-
ren versucht, gemahnt mit Kleidung und Aus-
drucksverhalten an eine säkular gewordene 
Jesusfigur. Dass er am Ende AIDS-krank dem 
Tode geweiht ist und seinerseits die Akrobaten 
zu halluzinieren beginnt, ist wie ein Fingerzeig 
einer höheren Macht, die den Weg vom Leben 
zum Tod (oder zur Behinderung als einer sei-
ner Vorstufen) begleitet und steuert. Tatsächlich 
sind die Wendepunkte, die Callahans Befreiung 
von der Sucht steuern, nicht von dieser Welt: Da 
ist neben der Figur Donnys die Freundschaft 
und spätere Liebe zu Annu – sie entbehrt nicht 
nur einer klaren Motivation, die junge Frau tritt 
wie ein Engel auf, scheint von der Umgebung 
abgelöst zu sein, eine freischwebende Erschei-
nung nicht von dieser Welt; Rooney Mara gibt 
der Figur ein starres, immer-lächelndes Außen, 
verzichtet auf alle größeren Gefühlsäußerun-
gen; dass sie sich in Callahan verliebt und wa-
rum sie es tut, lässt der Film im Dunklen (so 
dass sie wie reduziert auf das Rollenklischee 
der „pflegenden Geliebten“ wirkt). Da ist die 
von Callahan immer gesuchte Mutter, eine Irin, 
rothaarig, Lehrerin, von der er nur eine (von 
ihm selbst?) angefertigte Zeichnung hat, die 
ihn zur Adoption freigab, weil sie als katholi-
sche Irin unverheiratet schwanger geworden 
war; eine Mutter, die Callahan gleichermaßen 
hasst wie liebt, der sie sucht und an der Starr-
heit der Behörden scheitert, die ihren Namen 
nicht verraten. Als Callahan von seinem Pfleger 
eingeschlossen wird, erscheint ihm seine Mut-
ter in einer Vision und rät ihm, keinen Alkohol 
mehr anzurühren – und veranlasst ihn, in das 
Zwölf-Punkte-Programm Donnys einzutre-
ten, dem er sich bislang verweigert hatte. Am 
Ende kann er öffentlich über seine Sucht be-

richten, er hat sich aus ihrer Umklammerung  
befreit.

Eine success story, über einen, der herein-
brechendes Unglück zu bewältigen lernt und 
dabei zu einer lebensbejahenden Persönlich-
keit wird. Allerdings auch ein Sucht-Märchen, 
das die bedrohliche Präsenz des Rausches ver-
drängt und vor allem die Potenziale des Rück-
falls während der Therapie vollständig umgeht. 
„Tröstendes Seelenkino“, hieß es gelegentlich in 
der Kritik zu dem Film. Zwar verweist der Film 
immer wieder auf die sarkastischen Aperçus 
Callahans [7], erweitert sie manchmal zu sanft 
animierten, nur wenige Kader langen Mikro-
filmen, doch bleiben sie in eigenartiger Span-
nung zu der Sanftmut stehen, die die Therapie-
Geschichte einhüllt, zu der auch die manchmal 
arg süßliche Musik Danny Elfmans beiträgt). 
Auch das Schauspiel Joaquin Phoenix’ realisiert 
das Schweben zwischen verbissener Auseinan-
dersetzung mit der Realität (wenn er etwa ver-
sucht, den Korken einer Flasche mit den Zäh-
nen zu ziehen), realistischem Spiel (etwa bei 
den Sitzungen der Anonymen Alkoholiker) und 
einer immer wieder dominierenden Humani-
tätsseligkeit, die den Abhängigen als gequälte, 
unbedingt Mitleid heischende Figur zeichnet. 
Auffallend seine Fahrten mit dem elektrischen 
Rollstuhl, den er mit maximaler Geschwindig-
keit durch den Verkehr steuert und mit dem er 
gelegentlich umfällt, als bleibe die Suche nach 
dem Rauscherlebnis ausgerechnet in diesem 
Verhaltensrest erhalten. Es ist der oft bruchlose 
Übergang zwischen Gesten der Verzweiflung, 
der Selbstironie und des Übermuts, die den Zu-
schauer unbedingt für die Figur ein-nehmen.

Der reale John Callahan ist eine Ausnah-
mefigur der Undergroundkultur, wie andere 
Cartoonzeichner der Zeit wie Robert Crumb 
oder Gilbert Shelton auch. Van Sant zieht in 
seinem biographischen Spielfilm den Fokus 
aber weiter auf, verweist auf die amerikanische 
Populärkultur und ihre Protestpotenziale z. B. 
in den Nebenauftritten von Kim Gordon (von 
der Band Sonic Youth), Beth Ditto (die Sänge-
rin von Gossip) und Carrie Brownstein (von 
der Indie-Rockband Sleater Kinney). Auch Cal-
lahans für sich selbst reklamierte Qualität als 
„politisch unkorrekte Persönlichkeit“ [8] wird 
schnell als Strategie der Selbstcharakterisie-
rung erkennbar, das seine Position im Horizont 
amerikanischer Undergroundkultur beschreibt 
und zugleich eine Maskierung gegen seine Be-
hinderung ist, die ihn gegen das Mitleid der 
Zeitgenossen abschirmt. Die Doppelbelegung 
des Sarkasmus der Cartoons muss aus dem 
Kontextwissen von Zuschauern erschlossen 
werden, der Film tut weniges, um sich ihr an-
zunähern.



H. J. Wulff128

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Das Zeichnen sei Teil einer Selbsttherapie 
Callahans gewesen, könnte man als These des 
Films vermuten, zumal dem Zuschauer der 
Unfall, der das junge Leben des jungen Hel-
den abrupt unterbrach, nur als Zeichnung des 
Gelähmten präsentiert wird. Ein Versuch, den 
traumatischen (obwohl nicht bewusst erleb-
ten) Augenblick des Übergangs zu verarbeiten? 
Oder ein nicht weiter reflektierter Widerspruch, 
der unaufgelöst bleibt? Widersprüche bleiben 
auch in anderen Elementen der Erzählung er-
halten – etwa die Behauptung, dass Callahan in 
der Religion Halt gefunden habe – eine Religi-
on, über die er sich in seinen Zeichnungen so 
sehr lustig machte. Selbst Donnys Rat, die The-
rapie auf einem Vertrauen in ein höheres Wesen 
zu gründen, die er auch „Chucky“ [9] nennen 
könne, intensiviert eher das Gefühl der Inkon-
sistenz von Charakter, Tun und Werk, anstatt 
sie zu erklären, zumal die Frage bleibt, um wel-
che Lernprozesse es für den Antagonisten geht, 
solche, die sich auf seine Alkoholabhängigkeit 
beziehen, oder solche, die das Hineinfinden in 
die Situation als Behinderter betreffen.

Je weiter der Held in der Therapie fort-
schreitet, desto eklatanter wird das Beharren 
des Films auf der Unvereinbarkeit seiner Ele-
mente: Die letzte Forderung, die der Sucht-
kranke erfüllen muss, ist, die Verzeihung aller 
zu erlangen, die sein Leben beeinflusst haben, 
vor allem derjenigen, die Beschädigungen von 
biographischer Erinnerung und Identität be-
wirkt haben, die für Verlust- oder Verletzungs-
traumata verantwortlich sind. Geht es in dieser 
Wendung wirklich um „Schuld“, die der Behin-
derte sich selbst zuweist und die es zunächst 
in eine Schuldzuweisung an andere umzu-
wandeln gilt, um schließlich im Verzeihen zu 
münden, wie man es in einigen Kritiken lesen 
konnte [10]? Doch ist diese Überlegung nur eine 
rhetorische Figur, die angesichts der Details 
von Callahans Biographie sich als religiös ver-
hüllter Sozialkitsch erweisen muss – angesichts 
des Missbrauchs, den der kindliche Held von 
kirchlichen Würdenträgern erfuhr, angesichts 
der Erzwungenheit seiner Freigabe zur Adop-
tion durch die Mutter unter dem Diktat einer 
totalitären Glaubensdoktrin, angesichts der 
Absurdität, mit dem das Sozialamt ihm droht, 
seine Bezüge zu streichen (weil sein Rollstuhl 
„zu oft kaputt“ sei, wie die Sozialarbeiterin ihm 
erklärt). Der Suchtkranke soll die Verzeihung 
von Tätern (wie den Priestern), Opfern (wie der 
nur imaginierten Mutter) oder von Vollzugs-
beamten eines brutalen Fürsorgesystems (wie 
der Sozialarbeiterin) erlangen, um sich von 
der Sucht zu befreien? Das ist eine allerdings 
gewagte These, zu der der Zuschauer verführt  
wird.

So bleibt der Blick auf einen Film, der formal 
brillant gemacht ist, der in seiner Interpretation 
der Figur und ihrer erstaunlichen Biographie 
aber immer mehr in Stereotypen des Sozial-
kitsches abgleitet. Ein feelgood movie, sicherlich. 
Vielleicht auch eine Tragikomödie. Aber auch 
eine Tour durch hilflose Interpretationsversu-
che, Alkoholismus ebenso wie erfahrene Be-
hinderung in eine stabile Identität umzusetzen, 
den alkoholkranken und gleichzeitig quer-
schnittsgelähmten Patienten zum Helden einer 
Rettungsgeschichte zu machen. Und gerade 
deshalb ein spannender und zur Auseinander-
setzung stimulierender Film, weil er einen Blick 
auf die bis heute schwierige Aufgabe ermög-
licht, sinnhafte Erklärungen zum Verständnis 
von Sucht und Behinderung zu finden.

Filmographische Daten

Don’t worry, he won’t get far on foot 
(Don’t Worry, weglaufen geht nicht)
USA 2018, Gus van Sant
115 min, FSK 12, Farbe, 4K-Auflösung
B: Gus van Sant
P: Charles-Marie Anthonioz, Mourad  
Belkeddar, Steve Golin, Nicolas Lhermitte  
für: Amazon Studios
M: Danny Elfman
K: Christopher Blauvelt
S: David Marks, Gus van Sant  
Besetzung:
D: Joaquin Phoenix (John Callahan), Jonah 
Hill (Donny), Rooney Mara (Annu), Jack Black 
(Dexter), Mark Webber (Mike), Udo Kier 
(Hans), Carrie Brownstein (Suzanne), Beth 
Ditto (Reba), Kim Gordon (Corky), Olivia  
Hamilton (Schwester Lilly), Emilio Rivera  
(Jesus Alvarado), Carrie Brownstein (Suzanne)

Anmerkungen

  [1]	 Einige seiner Cartoon-Bücher sind auch in 
Deutschland erschienen: Du störst: Cartoons 
(Frankfurt am Main: Eichborn 1992, 60 S.); 
Deine Stalltür ist offen (Frankfurt am Main: 
Eichborn 1993, 64 S.); vgl. Callahans persön-
liche Website: http://www.callahanonline.
com/index.php.

Erinnert sei auch an die in Deutschland 
weitestgehend unbekannten TV-Produkti-
onen Teenage substance abuse. An open forum 
with John Callahan (Burbank, CA): Walt Disney 
Educational Media/Northbrook, IL: Coronet/
MTI Film & Video 1990) und die 13-teilige 
animierte Serie John Callahan’s Quads! (Toron-
to: Distributed by kaBOOM! Entertainment 



Don’t Worry! 129

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

[2006]), die explizit als „für Kinder ungeeig-
net“ vertrieben wurde.

  [2]	 John Callahan: Don’t worry, he won’t get far 
on foot. The autobiography of a dangerous man 
(New York: Morrow 1989, 219 S.); dt. Ausg.: 
Don’t worry, weglaufen geht nicht. Autobiogra-
phie (a. d. Amerikanischen v. W. Teichmann. 
Frankfurt am Main: Eichborn 1992, 292 S.).

  [3]	 Einen Hinweis auf diese Interpretation der 
Figur gibt schon der 30-minütige Dokumen-
tarfilm Crippled to be free (BRD 1993, Didi Dan-
quart) über den Zeichner und Komponisten 
Callahan, der vom ZDF produziert und von 
Arte (08.07.1993) ausgestrahlt wurde, sowie 
der ebenfalls 30-minütige Film John Calla-
han – lach wenn du kannst (BRD 1993, Stefan 
Troller, Produktion: ZDF, Ausstrahlung: 3Sat 
07.01.1995).

  [4]	 Der Soundtrack zum Film enthält neben Ori-
ginalkompositionen und Song-Scores auch 
den Song Texas when you go von John Callahan 
(Sony Classical, 8293965, 17.08.2018).

  [5]	 A. Westphahl: Noch nicht bereit fürs Jenseits. 
Die Zeit, 34, 15.08.2018.

  [6]	 Ph. Bühler: Tröstendes Seelenkino. Berliner 
Zeitung, 20.02.2018.

  [7]	Einige Beispiele: Auf dem Schild eines Bett-
lers stand: „Hilfe, bin blind und schwarz, aber 
unmusikalisch“. – Auf der AIDS-Intensivsta-
tion: „Da hast du uns ja wieder was Schönes 
eingebrockt!“ (ein Zitat aus dem Sprüche-Re-
pertoire von Laurel und Hardy). – Ein Baby, 
das sich in den Armen einer Nonne wundert, 
ob seine Mama wohl ein Pinguin sei. – Jesus 
am Kreuz, der sich bei Gott bedankt: „Es ist 
endlich Freitag“. – Zwei Rollstuhlfahrer, die 
sich in Westernmanier duellieren: „Die Stadt 
ist nicht barrierefrei genug für zwei“.

[8] Vgl. B. Haller & S. Ralph (2003). John Callahan’s 
Pelswick cartoon & a new phase of disability 
humor. Disability Studies Quarterly 23, 3–4, on-
line. K. Shultz & D. Germeroth (1998), Should 
we laugh or should we cry? John Callahan’s 
humor as a tool to change societal attitudes 
toward disability. The Howard Journal of Com-
munication 9, 229–244. 

Vgl. allgemein zum Thema Behinderung 
und Cartoon-Humor: T. Coogan (2013), Usu-
ally I love the onion, but this time you’ve gone 
too far. Disability humour and transgression.
Journal of Literary and Cultural Disability Studies 
7, 1, 1–17.

  [9]	 „Chucky“ ist die Titelfigur einer sechsteiligen 
Horrorkomödien-Reihe (1988–2013; eine wei-
tere Folge 2017). Es handelt sich um eine Kin-
derpuppe, in die der Serienmörder Charles 
Lee Ray seine Seele mittels Voodoo-Magie 
überliefern ließ, während er im Sterben lag. 

Sie erwies sich schnell als „Mörderpuppe“, als 
Inkarnation eines „reinen Bösen“. 

Vgl. zu der Figur und ihrer Position in den 
Gewalt- und Splatterdiskursen der 1990er:  
J. Halberstam (2007), Neo-splatter: Bride of 
Chucky and the horror of heteronormativity. 
In: B. A. Brabon & St. Genz (Eds.), Postfeminist 
gothic. Critical interventions in contemporary cul-
ture (S. 30–42). London: Palgrave Macmillan. 

Ähnlich „Chucky“ als Inkarnation einer 
transzendentalen Macht mag man auch den 
in Deutschland nicht erschienenen Callahan-
Cartoon „All is forgiven as Satan goes on Op-
rah and tells his story…“ ansehen, der im Bild  
das Sitzarrangement der Oprah-Winfrey-
Show zeigt – mit dem zerknirscht-weinenden 
Teufel und der Moderatorin mit einem Päck-
chen Tempos in der Hand.

[10] Vgl. A. Hohmann: Film zeigt das Leben von 
Cartoon-Zeichner John Callahan. Neue Ruhr-
Zeitung, 13.08.2018. Man kann diese Wendung 
der Geschichte auch als eine etwas verquaste 
Fortführung einer schon mehrfach angespiel-
ten religiösen Bedeutungsschicht des Films 
lesen, die mit der Vorstellung spielt, dass die 
Fähigkeit, Schuld zu vergeben, zu den tiefsten 
Urgründen christlicher Freiheit gehört, wie es 
in einer Rede der damaligen Bischöfin und 
EKD-Vorsitzenden Margot Käßmann hieß 
(vgl. M. Käßmann: Predigt in der Marktkir-
che Hannover. EKD-Pressedienst, 30.05.2010. 
Online, https://www.ekd.de/100530_kaess 
mann_marktkirche.html).

Univ.-Prof. Dr. Hans J. Wulff
Professor a. D. für Medienwissenschaft an 
der Christian-Albrechts-Universität Kiel; 
zahlreiche Veröffentlichungen zur Film- und 
Fernsehtheorie, zu filmischen Motiven u. a. 
medizinischer Themen, zur Bildtheorie des 
Films und zur Filmmusikforschung, u. a. 
Homepage: http://www.derwulff.de
hwulff@uos.de



130

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021, 130–131

Die Kritik der seit 19. Februar 2021 auf Ama-
zon Prime ausgestrahlten Serie Wir Kinder vom 
Bahnhof Zoo ist einer Meinung. Die acht Epi-
soden (à 50 Minuten) aus der Drehbuch-Feder 
von Annette Hess und Team, unter der Regie 
von Philipp Kadelbach, sind „sehr guter Stoff“ 
(Bernhard, 2021), „überraschend gut“ (Rapp, 
2021), „eine tiefgehende Neufassung“ (Baum-
gartner, 2021), vermögen aber – ein Urteil, dem 
ich nicht zustimme – „bei weitem nicht so zu 
schockieren“ (Baumann, 2021) wie Ulrich Edels 
Original aus 1981.

Basierend auf der Lebens- und Leidensge-
schichte von Christiane F., die 1978 in einem 
der größten Sachbucherfolge der deutschen 
Nachkriegszeit festgehalten wurde, und in An-
lehnung an die Original-Verfilmung aus den 
1980er Jahren gelingt den Produzenten Oliver 
Berben und Sophie von Uslar und der Autorin 
Anette Hess eine sehr ausdifferenzierte und 
stimmige Neufassung des schockierenden Ur-
sprungsstoffs. Unter Einsicht des gesamten In-
terviewmaterials, aus dem damals das Buch ge-

schrieben wurde, ist ein interessanter Cocktail 
entstanden, der Altes mit Neuem mischt. Mode, 
Autos, technische Geräte und Co. präsentieren 
das Ambiente und das Lebensgefühl der 1970er 
Jahre und die im Film gespielte Musik – unter 
anderem Hiphop – verweist in die jüngste Ge-
genwart. 

Im Mittelpunkt der Handlung stehen Chris-
tiane, Stella, Babsi, Benno, Axel und Michi. Alle 
sechs Protagonisten erleben das, was man im 
Suchtbereich mit dem Begriff broken home be-
schreibt. Zerrüttete Familienverhältnisse, emo-
tionaler Kältestrom, der Jugendliche antreibt, 
sich eine Ersatzfamilie zu suchen, und die, soll-
ten sie in einer problematischen Peergroup lan-
den, irgendwann in die Sucht abgleiten – und 
die dann, speziell im Falle der Heroinsucht, 
beginnen, sich am Wärmestrom der Drogen-
Injektion in eine Ersatz-Heimat zu flüchten. 
Fünf der sechs gebrochenen Figuren stammen 
aus proletarischen Verhältnissen und bei Babsi 
ist es die Wohlstandsverwahrlosung, welche sie 
letztlich knickt.

Broken home –  
Christiane und ihre Heroin-Clique sind zurück 
Zur Online-Serie „Wir Kinder vom Bahnhof Zoo“ (2021)

Martin Poltrum

Zusammenfassung
Seit Februar 2021 ist die Serie Wir Kinder vom Bahnhof Zoo auf Amazone Prime zu sehen. In der hier abge-

druckten Serienkritik wird gezeigt, dass die Neuverfilmung des Lebens und Leidens von Christiane F. den Film 
aus den 1980er Jahren vertieft. Wer sich für die Frage interessiert, warum junge Menschen an Drogen verfallen, 
wird hier Antworten finden.

Schlüsselwörter: Christiane F., Wir Kinder von Bahnhof Zoo, Sucht und Film, broken home

Summary
The series We Children from Zoo Station has been available on Amazon Prime since February 2021. In the 

series review printed here, it is shown that the remake of the life and suffering of Christiane F. deepens the 
film from the 1980s. Anyone interested in the question why young people become addicted to drugs will find 
answers here.

Keywords: Christiane F., We Children from Zoo Station, addiction and film, broken home

Rezension



Broken home – Christiane und ihre Heroin-Clique sind zurück 131

rausch, 10. Jahrgang, 1/2-2021

Prostitution am „Babystrich“, Drogenkrimi-
nalität, Tod durch Überdosis, Vergewaltigung, 
emotional bedürftige „Sugar Daddys“, gewalt-
tätige Freier, dreckige Toiletten, Kunden, die 
ausgepeitscht werden wollen, unschuldige Lie-
be, tote Väter, abwesende Eltern, tanzende Kör-
per, schöne Jugendliche, Saturday Night Fever, 
Leichtigkeit und Schwere des Seins, Gefängnis, 
Erbrochenes, kalte Entzüge, Sozialromantik, 
Obdachlosigkeit – metaphysische und reale, 
Therapieversuche und sechs Jugendliche, die 
an der Droge Heroin zerbrechen. 

Der Psychiater und Psychiatrie-Film-Ken-
ner Dirk Arenz, der sich an verschiedenen Stel-
len (2015, 2019) zum ersten Film über Christia-
ne F. geäußert hat, meint zum Streifen aus den 
1980er Jahren: 

„Der Film ist einerseits ein erschütterndes Do-
kument (für Erwachsene), der anhand hyperre-
alistischer Szenen zeigt, wie sich Kinder an die 
Droge Heroin verlieren. Für identitätssuchende 
und die spießige Welt ihrer Eltern ablehnende 
Kinder indes bietet der Film eine nicht zu un-
terschätzende Faszination.“ (Arenz, 2015, S. 22)

Ähnliches kann von der Serie gesagt werden, 
mit dem Unterschied, dass mit rund sieben 
Stunden Filmmaterial die einzelnen Charak-
tere und die Dynamiken, die junge Menschen 
in die Sucht treiben, naturgemäß viel präziser 
nachgezeichnet werden können. Genau das 
leistet die neue Serie, die das Prädikat „abso-
lut sehenswert“ verdient und gerade auch für 
im Suchtbereich Tätige Lehrfilmcharakter zum 
Verständnis von Suchtdynamiken hat. 

Literatur 

Arenz, D. (2015). Sucht im Film. Spectrum Psychia-
trie, 1, 19–22.

Arenz, D. (2019). Underground-Ophelia: Hoffen 
und Scheitern in der Berliner Drogenszene. 

Christiane F. – Wir Kinder vom Bahnhof Zoo 
(1981). In M. Poltrum, B. Rieken & T. Ballhau-
sen (Hrsg.), Zocker, Drogenfreaks & Trunkenbol-
de. Rausch, Ekstase und Sucht in Film und Serie 
(S. 107–118). Berlin: Springer. 

Baumgartner, B. (2021, 20./21. Februar). Bahnhof 
Zoo zum neu Erleiden: Mit Hochglanz zum 
70er-Absturz. „Wir Kinder vom Bahnhof Zoo“, 
erlebt auf Amazon Prime, eine tiefgehende 
Neufassung. Wiener Zeitung, S. 24.

Baumann, B. (2021, 13./14. Februar). Christiane 
F. zurück am Bahnhof Zoo. Christiane F., die 
einst berühmteste Drogenabhängige Deutsch-
lands, und die anderen Kinder vom Berliner 
Bahnhof Zoo sind wieder da. Der Standard, S. 
42–43.

Bernhard, A. (2021, 11. Februar). Sehr guter Stoff. 
Ein Remake vierzig Jahre nach dem Original: 
Die Fernsehserie „Wir Kinder von Bahnhof 
Zoo“. Die Zeit, 7, S. 53.

Rapp, T. (2021, 20. Februar). West-Berlin ist über-
all. Serienkritik: Die Neuverfilmung von „Wir 
Kinder vom Bahnhof Zoo“ holt das Original in 
die Gegenwart. Das ist überraschend gut. Der 
Spiegel, 8, S. 123. 

Univ.-Prof. Dr. Martin Poltrum
Professor für Psychotherapiewissenschaft 
an der Sigmund-Freud-Privatuniversität Wien
Philosoph, Psychotherapeut, Lehrtherapeut.
martin.poltrum@sfu.ac.at 



Schay, Peter; Helsper, Roland; 

Birkholz, Marion (Hrsg.)

einfach.LEBEN 
Die Gesichter 

der Sucht

Drogen- und Alkoholsüchtige müssen mit 
vielen Vorurteilen kämpfen und sehen sich 
mit gesellschaftlicher Ablehnung konfron-
tiert. Oft fehlt den Betroffenen daher Ver-
trauen in sich selbst sowie Zuversicht – dies 
sind nur einige Aspekte unter vielen, warum 
die Rehabilitation von Suchtkranken so oft 
scheitert. Peter Schay, Roland Helsper und 
Marion Birkholz blicken mit den „Gesich-
tern der Sucht“ hinter die selbst errichte-
ten „Mauern“ der Süchtigen und möchten 
anregen, einander offen zu begegnen und 
neugierig auf die Menschen zu sein, die sich 
hinter der Sucht verbergen.

Dieses Buch ist zugleich der Versuch, die 
Erkenntnisse aus einer 40-jährigen Tätig-
keit in diversen Arbeitsfeldern der Sucht-
krankenhilfe zu bündeln. Es zeigt auch die 
Notwendigkeit von guter institutioneller 

196 Seiten
ISBN 978-3-95853-534-3  15,00 €

ebook
ISBN 978-3-95853-535-0  10,00 €

Preise inkl. MwSt.

Diesen Titel und viele mehr bequem online kaufen:
www.pabst-publishers.com

Zusammenarbeit mit einem abgestimmten 
Schnittstellenmanagement, damit eine opti-
male Versorgung erreicht werden kann.

Die Autoren plädieren dafür, die starren 
Grenzen einer Standardrehabilitation um 
die Konzepte der sozialen Rehabilitation 
grundsätzlich zu erweitern, um Klient*in-
nen besser erreichen und den Kreislauf des 
Scheiterns unterbrechen zu können.

PABST SCIENCE PUBLISHERS     +49 (0) 5484-308 |       +49 (0) 5484-550
Eichengrund 28    pabst@pabst-publishers.com
D-49525 Lengerich    www.pabst-publishers.com




