
ISSN 2190-443X

5. Jahrgang
Heft 2·2016

ra
u

sch
 · 5

. J
a
h

rga
n

g · 2
-2

016

Themenschwerpunkt:

Ästhetik und Anästhetik. 
Das Schöne als Therapeutikum

Günter Gödde, Werner Pohlmann, Jörg Zirfas (Hg.)

Ästhetik der Behandlung
Beziehungs-, Gestaltungs- und Lebenskunst 
im psychotherapeutischen Prozess

Psychotherapie lässt sich als ein Prozess verstehen, der we-
sentlich mit ästhetischer Erfahrung und ästhetischer Gestal-
tung zu tun hat. Die Ästhetik ist einer der besonderen Orte des 
Ausdrucks und der Darstellung des Unbewussten, das nicht 
nur das Nichtgewusste, sondern auch dasjenige Wissen um-
fasst, das der Mensch nicht wissen will und das dennoch seine 
Wirkungen entfaltet – auch und gerade in der therapeutischen 
Beziehung. Die Kunst, die in Formen der Wahrnehmung, des 
Geschmacks und des Stils der Beteiligten verkörpert ist und 
im Prozess performativ zum Ausdruck gebracht wird, spielt für 
den therapeutischen Prozess eine entscheidende Rolle. Psy-
chotherapie ist Beziehungs-, Gestaltungs- und Lebenskunst, 
die – vor allem mit Bezug zu künstlerischen Aktivitäten und 
konkreten Kunstwerken – eine ästhetische Kommunikation des 
Unbewussten der Beteiligten darstellt. 

Buchreihe: Bibliothek der Psychoanalyse
Psychosozial-Verlag
232 Seiten · ISBN 978-3-8379-2459-6
Preis: 24,90 €

Günter Gödde, Werner Pohlmann, Jörg Zirfas (Hg.)

Lukas Hartl

Schönheit und Psychotherapie
Facetten einer Wechselbeziehung

Was hat Schönheit mit Psychotherapie zu tun? Mehr, als es 
auf den ersten Blick den Anschein hat. Sofern das Schöne aus 
einer jahrhundertelangen ästhetischen Engführung befreit und 
in seiner ganzen, vor allem auch ethischen Tragweite gesehen 
wird. Diesen Versuch unternimmt der Autor in Anlehnung an 
Philosophen wie Heidegger, Nietzsche, Martin Seel und Gün-
ther Pöltner. Als roter Faden entlang verschiedener therapeu-
tisch relevanter Spielarten des Schönen erweist sich dabei eine 
spezi� sche Gelassenheit: kein bloßes laissez-faire, kein welt-
fremder Rückzug in „schönen Schein“, vielmehr ein aktives 
Sein-Lassen und Zur-Geltung-Bringen. Diese eigentümliche 
Aktivität kennzeichnet sowohl das ästhetische Wahrnehmen 
und künstlerische Schaffen, als auch – in gewisser Weise so-
gar ursprünglicher – die zwischenmenschlich-therapeutische 
Beziehungsgestaltung, die einen grundlegenden Wirkfaktor 
der meisten heute gängigen Psychotherapieverfahren dar-
stellt. Schönheit erweist sich so gesehen als ein Moment, das 
die psychotherapeutische Praxis nicht nur beiläu� g (etwa im 
kunsttherapeutischen Rückgriff auf ästhetische Mittel), son-
dern im Kern betrifft.

Parodos-Verlag
160 Seiten · ISBN 978-3-93888086-9
Preis: 30,00 €
Erscheinungstermin: Herbst/Winter 2016

Martin Poltrum, Ulf Heuner (Hg.)

Ästhetik als Therapie
Therapie als ästhetische Erfahrung

Spätestens seit den künstlerischen Avantgardebewegungen 
ist klar, dass sich ästhetische Erfahrungen nicht nur an von 
vornherein ästhetisch aufgeladenen Objekten machen las-
sen, sondern jede Erfahrung zu einer ästhetischen Erfahrung 
werden kann. Auch die therapeutische Praxis kann somit für 
den Patienten wie für den Therapeuten zu einem ästhetischen 
Erlebnis werden. Und ästhetische Erfahrungen entfalten wie-
derum therapeutische Wirkungen.

Parodos-Verlag
204 Seiten · ISBN 978-3-938880-77-57
Preis: 20,00 € 

Martin Poltrum, Ulf Heuner (Hg.)

Martin Poltrum

Philosophische Psychotherapie
Das Schöne als Therapeutikum

Wenn man die großen Philosophen befragt, gibt es keinen 
Zweifel: das Schöne ist ein Medikament. Es enthüllt das Wah-
re und das Gute (Platon), es zeigt die harmonische Ordnung 
und den Glanz der Dinge (Pseudo-Dionysius Areopagita), es ist 
eine der transzendentalen Bestimmungen Gottes (Thomas von 
Aquin), in der Schönheit scheint die Welt in ihrer Vollkommen-
heit (Baumgarten), das Schöne ist Symbol des Sittlichguten 
und befördert die Lebenskräfte (Kant), es ermöglicht die Erfah-
rung der Freiheit (Schiller), es ist Aufenthaltsort und Anschau-
ungsmedium des absoluten Geistes (Hegel), es ist die Instanz, 
die dem Verfall der Werte und dem Nihilismus Einhalt gebietet 
(Nietzsche), das Schöne ist eine Erfahrung, die zu einer tem-
poralen Erlösung vom Leiden am Dasein führt (Schopenhauer) 
und die Seinsvergessenheit aufhebt (Heidegger). Durch die äs-
thetische Erfahrung des Schönen wird der kapitalistischen Ko-
lonialisierung der Wirklichkeit ein Korrektiv entgegengehalten 
(Marcuse, Adorno) und der Vorschein des Schönen und das Ein-
leuchten des Verständlichen sind wesensverwandt (Gadamer). 

Eine Philosophische Psychotherapie, welche sich auf die 
Ästhetiktradition des Abendlandes bezieht und die Erfahrung 
des Schönen ins Zentrum der therapeutischen Bemühungen 
stellt, geht davon aus, dass durch ästhetische Erfahrungen das 
Urvertrauen und die Seinssicherheit zurückgewonnen wird. 
Die Erfahrung des Schönen sagt uns nicht nur: „Du mußt Dein 
Leben ändern“ (Rilke), sondern verankert diese Erfahrung im 
Vertrauen darauf, dass die Neugestaltung des Lebens gelingen 
kann. Damit werden ästhetische Erfahrungen zu Transformati-
onserfahrungen und ästhetische Objekte zu ins Gelingen ver-
liebten Verwandlungsobjekten. Das Buch des Philosophen und 
Psychotherapeuten Martin Poltrum zeigt, wie die Erfahrung des 
Schönen in der Psychotherapie eingesetzt werden kann und 
was diese Erfahrung zu denken gibt.

Parodos-Verlag
310 Seiten · ISBN 978-3-938880-82-1
Preis: 40,00 € 

Sebastian Leikert

Schönheit und Kon� ikt
Umrisse einer allgemeinen psychoanalytischen
Ästhetik

„Über die Schönheit“, schreibt Freud, wisse die Psychoana-
lyse „am wenigsten zu sagen“; auch Adorno bemängelt das 
Fehlen einer Vorstellung darüber, wie Kunst psychoanalytisch 
aufzufassen sei. Auf der Grundlage des innovativen Konzepts 
der kinästhetischen Semantik legt der Autor eine psychoana-
lytische Ästhetik vor, die die Künste durch eine verbindende 
Theorie interpretiert. In Auseinandersetzung mit Philosophie 
und Ritualtheorie wird gezeigt, auf welchem Weg Kunst den 
Bewusstseinszustand des Rezipienten transformiert und die 
für die Kunstbegegnung charakteristische veränderungsoffene 
Berauschung erzeugt. Ausgehend von spezi� schen Analysen 
im Bereich von Musik, Malerei und Poesie werden die Mecha-
nismen des Ästhetischen aufgedeckt, die sich auch auf die 
Massenkultur des Films oder des Produktdesigns übertragen 
lassen.

Buchreihe: Imago
Psychosozial-Verlag
321 Seiten · ISBN 978-3-8379-2182-3
Preis: 23,99 €

Sebastian Leikert

Michael Musalek

Der Wille zum Schönen
Auf dem Weg zu einem schönen Leben

Das Schöne ist nicht nur Zierleiste des Lebens, die 
quasi als Ornament unter einen arbeitsamen und er-
folgreichen Tag gesetzt werden darf. Schönheit bzw. 
das Erleben von Schönem sind auch nicht nur die 
durch tägliche Mühsal erworbenen Zahlungsmittel, 
deren Erhalt uns erst dann zusteht, wenn wir all das 
gut und brav erledigt haben, was uns ein arbeits-
reiches Leben, als Vorgabe unserer Gesellschaft, 
an Aufgaben abverlangt. Das Schöne ist viel mehr. 
Es ist zugleich Kraftquelle und Kraftstoff unseres 
Lebens. Jener auf das Schöne ausgerichtete Wille, 
jenes Drängen, jene basale dunkle Kraft ist es, was 
uns dazu bringt, nicht nur zu überleben, sondern 
überhaupt als Menschen leben zu können – der Wille 
zum Schönen ist die aus dem Dunkeln kommende 
Urkraft des Lebens, die uns das Tor in einen licht-
vollen Kosmos des als angenehm, freudvoll, begeis-
ternd und genussreich Erlebten öffnet.

Parodos-Verlag
200 Seiten · ISBN 978-3-938880-71-5
Preis: 20,00 €



Impressum 
rausch – Wiener Zeitschrift für Suchttherapie

Wissenschaftliche Herausgeber 
Prim. Univ. Prof. Dr. Michael Musalek 
     musalek@me.com 
Univ. Doz. Dr. Martin Poltrum 
    m.poltrum@philosophiepraxis.com 
Dr. Oliver Scheibenbogen 
     office@scheibenbogen.at

Herausgebende Institutionen 
Institut für Sozialästhetik und psychische Gesundheit – 
    Sigmund Freud Privat Universität Wien 
Stiftung Anton Proksch-Institut Wien

Chefredakteur 
Univ. Doz. Dr. Martin Poltrum 
    m.poltrum@philosophiepraxis.com

Redakteure 
Dr. Thomas Ballhausen 
    t.ballhausen@gmail.com 
Mag. Irene Schmutterer 
    irene.schmutterer@goeg.at

Bildredaktion 
Sonja Bachmayer 
    ikarus711@hotmail.com

Verlag 
Pabst Science Publishers 
Eichengrund 28 
D-49525 Lengerich 
Tel. +49 (0)5484 308 
Fax +49 (0)5484 550 
www.pabst-publishers.de 
www.psychologie-aktuell.com

Nachrichtenredaktion, verantw. 
Wolfgang Pabst 
    wp@pabst-publishers.com

Administration 
Silke Haarlammert  
    haarlammert@pabst-publishers.com

Herstellung  
Bernhard Mündel

Urheber- und Verlagsrechte�  
Diese Zeitschrift einschließlich aller ihrer Teile ist urhe-
berrechtlich geschützt. Jede Verwertung außerhalb der 
engen Grenzen des Urheberrechtsgesetzes ist ohne 
Zustimmung des Verlages unzulässig und strafbar. Dies 
gilt insbesondere für Vervielfältigungen, Übersetzungen, 
Mikroverfilmungen und die Einspeicherung und Verar-
beitung in elektronischen Systemen.
Haftungsausschluss: Der Inhalt jedes Heftes wurde sorg-
fältig erarbeitet, jedoch sind Fehler nicht vollständig aus-
zuschließen. Aus diesem Grund übernehmen Autoren, 
Redaktion und Verlag keine Haftung für die Richtigkeit 
der Angaben, Hinweise und Ratschläge. Die nicht beson-
ders gekennzeichnete Nennung von geschützten Waren-
zeichen oder Bezeichnungen lässt nicht den Schluss zu, 
dass diese nicht marken- oder patentschutzrechtlichen 
Bestimmungen unterliegen. Abbildungen dienen der Il-
lustration. Die dargestellten Personen, Gegenstände oder 
Sachverhalte müssen nicht unbedingt im Zusammen-
hang mit den im jeweiligen Artikel erwähnten stehen.
Für unverlangt eingesandte Texte, Materialien und Fotos 
wird keine Haftung übernommen. Eine Rücksendung 
unverlangt eingesandter Beiträge erfolgt nur bei Erstat-
tung der Versandkosten. Die Redaktion behält sich vor, 
Manuskripte zu bearbeiten, insbesondere zu kürzen, und 
nach eigenem Ermessen zu ergänzen, zu verändern und 
zu illustrieren. Zur Rezension übersandte Medien werden 
nicht zurückgesandt.

Abonnement und Bestellservice�  
rausch erscheint 4x jährlich und kann direkt über den  
Verlag oder eine Buchhandlung bezogen werden.
Bezugspreise: 
Jahresabonnement: Inland 50,– Euro, 
Ausland 50,– Euro; Einzelausgabe: 15,– Euro. 
Preise inkl. Versandkosten und MwSt.
Bankverbindung: 
IBAN: DE90 2658 0070 0709 7724 07 
BIC: DRESDEFF265
Bestellservice: 
haarlammert@pabst-publishers.com 
Tel. +49 (0)5484 97234 
Fax +49 (0)5484 550
Bezugsbedingungen: Soweit im Abonnementsvertrag 
nichts anderes vereinbart wurde, verpflichtet der Bezug 
zur Abnahme eines vollständigen Jahresabonnements  
(4 Ausgaben). Kündigung des Abonnements unter Ein- 
haltung einer Frist von 30 Tagen jeweils zum Jahresende. 
Im Falle von Lieferhindernissen durch höhere Gewalt 
oder Streiks entstehen keine Rechtsansprüche des Abon-
nenten an den Verlag.

Umschlagbild:  
Die Geburt der Venus, Sandro Botticelli, ca. 1485/86

rausch 
Wiener Zeitschrift für Suchttherapie

5. Jahrgang · Heft 2-2016 

Themenschwerpunkt:

Ästhetik und Anästhetik.  
Das Schöne als Therapeutikum

Inhalt
  99	� Editorial 

Psychotherapie als Kunst, Profession und Wissenschaft 
Martin Poltrum

105	� Heil-Kunst: Parallelen zwischen Kunst und Psychotherapie 
Lukas Hartl

112	� Die Ästhetik der (kunst-)therapeutischen Beziehung  
im Kontext der Suchtbehandlung 
Margret Kuderer & Angela Olbrich

123	� Liebesfilme in der Suchtbehandlung  
Martin Poltrum

127	�� Eine Frage der Dosierung: Zur Tiefenästhetik der Trunkenheit  
im „Orgien Mysterien Theater“ von Hermann Nitsch 
Martin Tauss

135	 �In den Prater! Wiener Vergnügungen seit 1766 –  
Eine Ausstellung des Wien Museums

137	� Bildstrecke  
In den Prater – Wiener Vergnügungen!

144	� Buchbesprechung 
Alfried Längles existentielle Zugänge zur Psychotherapie 
Michael Musalek

145	�� Computerspiel(-sucht?) als Männlichkeitskonstruktion:  
Zur digitalen Ästhetik der Geschlechterperformativität 
Johannes M. Zimm

155	�� Zwischen Hedonismus und Puritanismus:  
Zeitgenössische Reflexionen über Rausch, Genuss und Abstinenz 
Martin Tauss im Gespräch mit dem Wiener Philosophen Robert Pfaller

Nachrichten
  98	� Kokain treibt Hirnzellen in den Selbstmord
134	 Drogenhandel im Netz: Diebstahl floriert
136	 Ungleiches Unrecht für alle: Wie schnell der Führerschein verschwindet
153	 Internet-Abhängigkeit über Kognition auflösbar
154	� Abhängig vom Internet und reich an Ressourcen
157	 TTIP würde Verbesserungen der Tabakkontrolle verhindern
159	 Philippinen – Im Rausch der Selbstjustiz
160	� Abstinenzphasen bei Alkoholabhängigen führen zu mehr Dopamin im 

Gehirn



Nachrichten98

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Das Rauschgift Kokain gilt bei seinen 
Konsumenten als leistungssteigernder 
Wachmacher. Denn die Droge steigert 
die Konzentration der stimulierenden 
Botenstoffe Dopamin und Serotonin 
im Gehirn und sorgt so für den „Kick“. 
Doch sehr schnell führt der Kokain-
konsum nicht nur in die Sucht, er ver-
ändert und schädigt auch das Gehirn. 
So haben Kokainkonsumenten ein 
fünffach erhöhtes Risiko für Schlagan-
fälle, zudem stellten Forscher bereits 
vor einigen Jahren fest, dass die Droge 
das Gehirn vorzeitig altern lässt: Bei 
Kokain-Konsumenten schrumpft die 
graue Masse des Gehirns schneller und 
stärker. Dadurch kommt es vor allem 
nach längerem Drogenmissbrauch zu 
kognitiven Ausfällen. Eine Überdosis 
führt zudem sehr schnell zum Tod. Wie 
und warum die Gehirnzellen durch das 
Kokain absterben, blieb aber zunächst 
unklar. Klar war nur, dass die Droge 
auf die Zellen wie ein Gift wirkt. Prasun 
Guha und seine Kollegen von der Johns 
Hopkins University School of Medicine 
in Baltimore haben daher die Kokain-
wirkung auf Neuronen an Zellkulturen 
und Mäusen genauer untersucht.

Zelle verdaut sich selbst

Der Verdacht der Forscher: Möglicher-
weise beeinflusst das Kokain das natür-
liche Aufräum-Programm der Zellen. 
Dieses sorgt unter anderem über die 
sogenannte Autophagie dafür, dass 
überschüssige und funktionslos gewor-
dene Proteine und andere Zellprodukte 

markiert und in Membranbläschen ein-
geschlossen werden. Diese wiederum 
verschmelzen mit enzymreichen Ent-
sorgungsblasen, die den Inhalt der zel-
lulären „Abfallbehälter“ abbauen. „Eine 
Zelle ist wie ein Haushalt, der ständig 
Abfall produziert“, erklärt Guha. „Die 
Autophagie ist der Hauswart, der den 
Müll rausbringt – das ist normalerweise 
eine gute Sache.“ Doch das Kokain, so 
ihr Verdacht, könnte diese Entsorgung 
aus dem Ruder laufen lassen: „Das Ko-
kain bringt den Hauswart dazu, auch 
wichtige Dinge zu entsorgen, darunter 
die Mitochondrien, die die Energie für 
die Zelle produzieren“, so Guha. Ob 
dies wirklich der Fall ist, prüften die 
Forscher an den Gehirnen junger Mäu-
se, die schon im Mutterleib der Droge 
Kokain ausgesetzt waren.

Und tatsächlich: In den Gehirnen 
der jungen Mäuse setzte das Koka-
in eine Signalkaskade in Gang, durch 
die unter anderem Stickstoff-Monoxid 
(NO) vermehrt in den Neuronen freige-
setzt wird. Dies wiederum beeinflusst 
den Botenstoff GAPDH und löst im 
Zellkern Veränderungen aus, die zu ei-
ner übersteigerten Autophagie führen, 
wie die Forscher berichten. Als Folge 
verdaut die Zelle sich gewissermaßen 
selbst. Der Zellkern schrumpft, dann 
auch die Zelle als Ganzes und schließ-
lich geht die Nervenzelle zugrunde. 
„Unsere Studie demonstriert, dass die 
Zelltoxizität des Kokains damit zusam-
menhängt, dass sie über diese Signal-
kaskade die Autophagie antreibt und 
so den Zelltod hervorruft“, berichten 
Guha und seine Kollegen. Wie Zell-

kulturversuche zeigten, geschieht dies 
bereits bei einer Kokain-Konzentration 
von 0,1 Mikromol – und damit in dem 
Bereich, wie er schon bei niedrigen 
Dosen des Kokainkonsums schnell er-
reicht wird.

Es könnte ein Gegenmittel geben

Aber es gibt auch eine gute Nachricht: 
„Unsere neuen Erkenntnisse könnten 
auch therapeutische Relevanz haben“, 
berichten die Forscher. Denn wenn die 
Toxizität des Kokains allein auf der Au-
tophagie beruht, dann könnten potente 
und selektive Hemmstoffe dieses Sig-
nalwegs die zerstörerische Wirkung der 
Droge auf das Gehirn verhindern oder 
zumindest hemmen. „Eine solche Be-
handlung könnte beispielsweise Kinder 
kokainabhängiger Mütter schützen“, so 
Guha und seine Kollegen. Denn wenn 
diese im Mutterleib bereits mit der 
Droge in Kontakt kamen, werden sie 
oft schon mit Defiziten in der Hirnent-
wicklung geboren. Die Wissenschaftler 
haben in ergänzenden Versuchen be-
reits einen Wirkstoff identifiziert, der 
die Giftwirkung des Kokains hemmen 
kann: Das Mittel mit der Arbeitsbe-
zeichnung CGP3466B konnten in Versu-
chen mit Mäusen das Gehirn der Tiere 
gegen den Zelltod durch Kokain schüt-
zen, wie die Forscher berichten.

Der große Vorteil: Dieser Wirkstoff 
wurde in klinischen Studien bereits 
auf seine Wirksamkeit gegen Parkin-
son und ALS getestet. Gegen diese 
Krankheiten erwies er sich zwar als 
wirkungslos, dafür belegten die Studi-
en aber, dass der Stoff dem Menschen 
nicht schadet. „Dieses Mittel oder eng 
verwandte Wirkstoffe könnten da-
her die Behandlung des Kokainmiss-
brauchs verbessern“, sagen Guha und 
seine Kollegen. Sie arbeiten bereits da-
ran, Abkömmlinge von CGP3466B zu 
erzeugen und zu testen. Bis aber eine 
marktreife Therapie aus diesem Ansatz 
wird, könnte es noch Jahre dauern.

Proceedings of the National Academy  
of Sciences 2016/113(5)

Kokain treibt Hirnzellen in den 
Selbstmord
Die Droge Kokain führt nicht nur in die Sucht, das Rauschgift schädigt auch das Ge-
hirn und lässt Gehirnzellen absterben. Wie und warum, haben nun US-Forscher aufge-
klärt: Das Kokain bringt die Zellen dazu, sich selbst zu verdauen. Unter Einfluss schon 
geringer Kokaindosen fahren die Neuronen ihre zelleigene Müllabfuhr so weit hoch, 
dass auch lebenswichtige Zellbestandteile entsorgt werden. Wie sich aber auch zeigte, 
könnte es ein Gegenmittel gegen diese Giftwirkung der Droge geben. Denn ein bereits 
gegen Parkinson getesteter Wirkstoff kann diese übersteigerte Entsorgung hemmen.



Ab welchem Zeitpunkt es legitim ist, von einem 
Paradigmenwechsel zu sprechen, kann nie-
mand so genau sagen, und da wir bescheiden 
sein wollen, nehmen wir das schwergewichtige 
Wort auch nicht leichtfertig in den Mund. Ob-
wohl wir das gerne tun würden, denn es gibt in 
der Psychotherapie-Szene der Gegenwart doch 
vermehrte Anzeichen, die erkennen lassen, 
dass ein ganz neuer Diskurs – im Augenblick 
noch mit „stillen Worten“ und „Taubenfüßen“ –,  
aber doch unverkennbar im Gange ist. Und da 
wir wissen: „Die stillsten Worte sind es, welche 
den Sturm bringen. Gedanken, die mit Tauben-
füßen kommen, lenken die Welt“ (Nietzsche, 
1980a, S. 189), ist schließlich zu hoffen, dass 
die Psychotherapie-Welt bald eine nachhaltige 
intellektuelle Befruchtung erlebt. Psychothera-
pie – diese Überlegung gärt im Augenblick in 
Wien1, Oxford2, Berlin3 und an vielen anderen 
Orten4 – ist mehr als professionelles Handeln 
und therapeutisches Handwerk, von dem ein 
Teil sogar epistemologisch zu fundieren ist und 
sich in Wissenschaft überführen lässt. Psycho-
therapie ist auch – vielleicht sogar vor allem – 
Kunst, Heil-Kunst! Eine Reihe von älteren Ar-
beiten (Lang, 2000a; Callender, 2006) und vor 
allem neueren Buch-Publikationen (Musalek & 
Poltrum, 2011; Leikert, 2012; Gödde, Pohlmann 
& Zirfas, 2015; Poltrum & Heuner, 2015; Musa-
lek, 2016; Hartl, 2016; Poltrum, 2016) gehen in 

1	 An der Sigmund Freud Privat Universität Wien gibt es seit 2015 
ein Institut für Sozialästhetik und psychische Gesundheit, das 
sich u.a. mit dem Zusammenhang von Psychotherapie, Kunst 
und Ästhetik beschäftigt. Siehe dazu: http://sozialaesthetik.
sfu.ac.at/	

2	 Am St Catherine’s College in Oxford existiert seit 2014 eine 
Aesthetics in Mental Health Group, die sich u.a. mit dem 
Thema Psychotherapie und Ästhetik auseinandersetzt. Siehe 
dazu: http://valuesbasedpractice.org/who-are-we-2/list-of-
project-partners/list-of-oraganizations/the-aimh-aesthetics-
in-mental-health-group/

3	 Der Psychoanalytiker Günther Gödde aus Berlin (durch eine 
Reihe ausgezeichneter Schriften zur Lebenskunst und Psy-
chotherapie) und Ulf Heuners Parados-Verlag, mit Sitz in Ber-
lin, tragen gegenwärtig sehr viel zur Verbreitung der Idee bei, 
dass Psychotherapie, Ästhetik und Lebenskunst eine gemein-
same Wurzel haben. 

4	 Pionierarbeit auf dem Feld Psychotherapie und Ästhetik leis-
tet seit 2005 die European Society of Aesthetics and Medicine 
(ESAEM). Siehe dazu: Poltrum & Heuner, 2015, S. 9, S. 13 f., S. 
201).

diese Richtung und verweisen auf die Analo-
gie von ästhetischer Erfahrung, Psychotherapie 
und Kunst. Doch der Reihe nach. Klären wir 
zunächst die Frage, welches Wissen, welche 
Wissensarten in der psychotherapeutischen Be-
handlung eine Rolle spielen.

Gemäß Aristoteles, dem Vater der Wissen-
schaft, gibt es fünf Arten des Wissens: Epistéme 
(Wissenschaftlichkeit), Téchne (Sachkundig-
keit/Können), Sophía (Weisheit), Noûs (Geist/
Einsicht/Vernunft), Phrónesis (Vernünftig-
keit/praktische Klugheit). Übersetzt man diese 
Arten des Wissens in die Psychotherapie der 
Gegenwart, dann gibt es da einmal die Bestre-
bungen, Psychotherapie mit Epistéme, mit Wis-
senschaftlichkeit zu betreiben. Wir brauchen 
evidenzbasierte Psychotherapie-Wirkstudien, 
eine evidenzbasierte Versorgungs- und Aus-
bildungsforschung. Welche Art der Evidenz 
dabei dem Gegenstand Psychotherapie am 
Angemessensten ist – denn es kann ja nur um 
eine gegenstandsgerechte Genauigkeit gehen –,  
ist oft Grund von Kontroversen (vgl. Gelo, 
Pritz & Rieken, 2015). Evidenz, lat. Evidentia, 
in dem videre, sehen, steckt, meint so viel wie 
Augenscheinlichkeit, Offenkundigkeit. Dabei ist 
eine Offenkundigkeit angesprochen, die nicht 
weiter hinterfragt werden muss. Etwas, das so 
offensichtlich ist, dass es in sich klar ist, und 
so in sich steht, dass es fraglos klar ist. Den 
Beweis, dass Psychotherapie wirklich hilft, er-
bringt man wissenschaftlich am sinnvollsten 
und dem hermeneutischen Gegenstand Psycho-
therapie (Habermas, 1973, S. 267 f.; Ricœur, 1974,  
S. 79 f.; Lorenzer, 2000, S. 38; Pritz & Teufelhart, 
1996, S. 9-16; Wallner, 1996, S. 355 f.; Lang, 2000b) 
wirklich gerecht werdend am ehesten durch 
deskriptive Einzelfallstudien. Wir müssen zu-
rück zu Breuer und Freud, allerdings ohne de-
ren Schönfärbereien und Halbwahrheiten, wie 
sie teilweise in den Studien zur Hysterie zu fin-
den sind, die wahrscheinlich ihrem publizisti-
schen Ehrgeiz und dem Sendungsbewusstsein 
des Neuen geschuldet waren und nicht so sehr 
wissenschaftlicher Unredlichkeit. Dass rando-
mized controlled trials, der Goldstandard im 

Editorial 

Psychotherapie als Kunst, Profession  
und Wissenschaft

Martin Poltrum

99

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016, 99-104



M. Poltrum100

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Bereich von Medikamentenstudien, im Falle 
der Psychotherapie Unsinn sind, hat sich bereits 
herumgesprochen. Vielleicht und möglicher-
weise können wir da und dort Wirkforschung 
sogar mit Methoden bewerkstelligen, die an 
das Erkenntnisideal der Naturwissenschaften 
angelehnt sind, und dem naturwissenschaft-
lichen Ideal der statistischen Signifikanz und 
metrischen Evidenz genüge leisten. Vielleicht?! 
Persönlich bin ich da eher pessimistisch. Tun 
wir in unserem Feld doch lieber, was der Sache 
angemessen ist und erliegen wir nicht dem Ver-
such, aus der Psychotherapie eine Naturwissen-
schaft zu machen. Wir sind keine Naturwissen-
schaftler, weil unser Gegenstand – die Seele –,  
nomothetisch (Windelband, 2004) und erklä-
rend (Dilthey, 2006) nicht zu fassen ist und weil 
wir es als Psychotherapeuten ja nicht mit Gehir-
nen, sondern mit dem ganzen Menschen zu tun 
haben. Das müssen wir auch endlich den Kran-
kenkassenfunktionären klar machen – und vor 
allem den Therapieschulfunktionären, die sich 
in ihrer Politik mehr und mehr wie Angestellte 
der Krankenkassen verhalten und deren Forde-
rung nach Wirknachweis unkritisch reprodu-
zieren. Natürlich wollen die Kassen nur zahlen 
was auch wirkt. Es gibt aber auch Wirkungen, 
die sich nicht sinnvoll messen lassen! Vieles, 
was sich nicht sinnvoll messen lässt und dessen 
Wirkung sich nicht positivistisch nachweisen 
lässt, hat trotzdem eine wunderbare Wirkung –  
man denke z.B. an die beflügelnde Macht der 
Inspiration, den Kuss durch die Musen oder 
von einer wunderbaren Frau. Die Wirkung 
von Psychotherapie lässt sich allerdings be-
schreiben – und das ist dem hermeneutischen 
Gegenstand Psychotherapie, im dem das Ideo-
graphische (Windelband, 2004), das Verstehen 
(Dilthey, 2006) und das Narrative eine herausra-
gende Rolle spielen, am angemessensten! 

Geisteswissenschaftliche  
Forschung

Was wir zur Weiterentwicklung der Psycho-
therapie wirklich brauchen, das ist eine geis-
teswissenschaftliche Psychotherapieforschung. 
Das kann man gar nicht deutlich und laut ge-
nug sagen. 90% der Psychotherapeuten denken 
nämlich, wenn sie gezwungen werden, über 
Wissenschaft in ihrem Feld nachzudenken – da 
wette ich drauf – primär und wahrscheinlich 
sogar einzig an den wissenschaftlichen Nach-
weis der Wirkung von Psychotherapie. Den 
allerwenigsten fällt noch etwas anderes ein, 
wenn sie an Psychotherapie und Wissenschaft 
denken. Wir brauchen, wenn Psychotherapie 
eine eigenständige, sich von der Vormund-

schaft der Medizin und der Psychologie eman-
zipierende Wissenschaft werden soll (vgl. Pritz, 
1996), unbedingt auch eine historisch, soziolo-
gisch, ethnologisch, philosophisch, literatur-, 
film- und medienwissenschaftlich verfahrende 
Psychotherapieforschung. Wir brauchen eine 
phänomenologische und hermeneutische Klä-
rung unserer Grundbegriffe, ein geschichtlich 
und völkerkundlich vergleichendes Erfassen 
dessen, was Psychotherapie war, ist und wer-
den kann. Wir benötigen ferner literatur- und 
filmwissenschaftliche Studien zur narrativen 
und deskriptiven Erweiterung unseres Psy-
chopathologie-Verständnisses und wir haben 
vor allem die Künstler nötig (Schauspieler, Per-
formance-Artisten, Dichter …), die uns zeigen 
und beraten, wie Behandlung wirkmächtig in 
Szene gesetzt werden kann, wie die Rolle des 
Therapeuten ausgestaltet gehört, damit sie die 
höchstmögliche hypnotische Macht entfalten 
kann, und wir müssen immer wieder neu von 
den Künstlern lernen, wie man heilsame At-
mosphären und Gestimmtheiten erzeugt. Und, 
und, und! 

Rausch-, Ekstase- und Suchtphänomene 
können wir phänomenologisch studieren und 
empirisch vermessen. Wir können uns aber 
auch von den großen Literaten und Rauschex-
perten und ihrer schriftstellerischen Explika-
tionskraft helfen lassen, um zu verstehen, mit 
was für Phänomenen wir es da eigentlich zu 
tun haben (vgl. Resch, 2009). Nicht jeder Patient 
und nicht jeder Psychotherapeut kann so spre-
chen und schreiben, dass evident und anschau-
lich wird, von was er genau spricht, wenn er 
von psychischen Störungen spricht. Möglicher-
weise versteht man eher, was Psychotherapie 
ist, wenn man Stefan Zweigs Heilung durch den 
Geist liest als irgendein evidenzbasiertes Hans-
Wurst-Psychotherapie-Buch. So wie nicht jeder 
Künstler in der Lage ist, über sein Kunstwerk 
aufklärend und erhellend zu sprechen, so ist 
nicht jeder Psychopathologe in der Lage, mit 
großer phänomenologischer Explikationskraft 
über sein Forschungsfeld zu referieren und es 
auch in seiner vollen Tiefe zu erfassen und aus-
zulegen. Von Patienten ganz zu schweigen, die 
ja ohnehin oft ganz sprachlos, stumm und ver-
steinert vor ihrer Störung stehen und von de-
nen nicht zu erwarten ist, dass sie profund Aus-
kunft darüber geben, was es eigentlich ist, das 
sie psychisch stört. Wir müssen uns von den 
Künstlern und Filmemachern helfen lassen. 
Studien zur Sucht-, zum Suizid-, zur Psychose –  
in der Literatur und im Film – sollen unser Ver-
ständnis für psychopathologische Störungen 
schärfen. Hesses Harry Haller aus dem Step-
penwolf, Woolfs Mrs. Dalloway, Büchners Lenz 
… und viele andere haben da vielleicht etwas 



Editorial 101

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

zu berichten und können unser Verstehen er-
weitern (vgl. Stack & Bowman, 2012; Abbt, 
2007; Mentzos & Münch, 2006). Studien zur 
therapeutischen Beziehung, zu Übertragung 
und Gegenübertragung im Psychotherapeu-
ten-Film, Studien zum Psychotherapeuten im 
Film können sichtbar machen und idealtypisch 
aufzeigen, was Psychotherapie alles ist und 
kann. Besonders in der Ausbildungssituation 
sind Psychotherapeuten-Filme Fundgruben, 
die unbedingt zu didaktischen Zwecken ein-
gesetzt gehören (vgl. Poltrum & Rieken, 2016). 
Psychotherapiewissenschaft ist also mehr als 
das, was ein naturwissenschaftlicher Wissen-
schaftszugang verspricht. Es wird Zeit, sich 
vom medizinischen und psychologischen Er-
kenntnisideal zu verabschieden, wenn die Psy-
chotherapiewissenschaft wirklich eigenständig 
werden will und weiterkommen möchte. Wir 
brauchen vermehrt geisteswissenschaftliche 
Studien in unserem Feld!

Arten des Wissens

Wissen ist aber nicht ident mit Wissenschaft, 
das darf nicht vergessen werden! Wissenschaft 
ist nur eine Form möglicher Erkenntnis und Er-
kenntnis ist nicht ident mit wissenschaftlicher 
Erkenntnis. Der Szientismus, dieser überzoge-
ne Glaube der Wissenschaft an sich selbst, setzt 
das leider ständig gleich (Habermas, 1968, S. 
13). Aristoteles unterscheidet im sechsten Buch 
der Nikomachischen Ethik fünf Arten des Wis-
sens. Noch einmal zur Wiederholung: Epistéme 
(Wissenschaftlichkeit), Téchne (Sachkundig-
keit/Können), Sophía (Weisheit), Noûs (Geist/
Einsicht/Vernunft), Phrónesis (Vernünftigkeit/
praktische Klugheit). Wissenschaft (Epistéme) 
ist nur eine Art des Wissens. So wie in die Me-
dizin viele Dinge einfließen, die nichts mit Wis-
senschaftlichkeit zu tun haben, sondern mit 
dem Beherrschen und Erlernen von Techniken, 
die zur Profession des Arztberufes gehören – 
z.B. das Wissen, wie man einen suprapubischen 
Blasenkatheder setzt oder eine Lumbalpunkti-
on durchführt oder eine Venflon legt – so fließt 
in die Psychotherapie ein Wissen ein, das sich 
durch Sachkundigkeit und technisches Kön-
nen, durch ein Sich-Auskennen (Téchne) mit 
seiner Profession auszeichnet. Man muss wis-
sen, wie man eine Beziehung und eine geeigne-
te Behandlungsatmosphäre herstellt, man muss 
wissen, was Übertragungs- und Gegenüber-
tragungsphänomene sind, diese erkennen und 
handhaben lernen, man muss wissen, wie man 
einen Patienten in einen hypnoiden Zustand 
versetzt, wie man eine paradoxe Intervention 
einfädelt, wie man Patienten mit ihren Ängsten 

konfrontiert und wie sie diese portioniert und 
Schritt für Schritt überwinden können… Das 
hat alles mit einem Wissen zu tun, das man 
erwerben kann, aber nichts mit Wissenschaft-
lichkeit (Epistéme) gemein –, sondern mit Sach-
kundigkeit und Können (Téchne). Neben der 
Epistéme und der Téchne wäre es auch ideal, 
wenn Psychotherapeuten von einem Wissen 
Gebrauch machen könnten, das mit Weisheit 
(Sophía) zu tun hat. Ein Psychotherapeut soll-
te etwas von einem wirklichen Weisen haben 
und nicht nur ein weises Gehabe haben. Das 
wäre ideal! Weisheit hat bekanntlich nichts mit 
Vielwisserei zu tun. So kann einer z.B. alle evi-
denzbasierten Psychotherapiestudien der Welt, 
alle Fakten, Daten und Behandlungsleitlinien 
auswendig kennen und alles zum Thema Psy-
chotherapie wissen, wenn er keine Weisheit hat, 
wird keine Atmosphäre der Heilung und kein 
Klima des Genesen-Könnens von ihm ausge-
hen. Zur Weisheit, das wäre eine Bestimmung 
der aristotelischen Sophía, gehört die Haltung 
der Demut. Ein weiser Mensch weiß um die 
Vergänglichkeit des Daseins, die Hinfälligkeit 
und Zerbrechlichkeit des Lebens, die Endlich-
keit und Relativität aller menschlichen und 
allzu menschlichen Angelegenheiten in Anbe-
tracht des Todes, und vor allem weiß er um die 
letzten Dinge Bescheid. Das stimmt demütig, 
dankbar und zurückhaltend. Ein Weiser weiß 
auch, was Sokrates, dieser Ur-Weise, wusste, 
nämlich das, dass wir streng genommen eigent-
lich nichts wissen. In Anbetracht des Meeres an 
Nichtwissen ist das, was wir wissen, mickrig 
und letztlich dadurch erschlichen, dass das 
Wissen irgendwann aufhört weiter zu fragen 
und es an einer beliebigen Stelle unterlässt, er-
neut warum zu fragen. Ein Weiser ist im Modus 
des dankbaren Staunens, er staunt über die Tat-
sache, dass Etwas ist und nicht Nichts ist. Ein 
Weiser weiß, dass das Sein nicht die Folge des 
Seienden ist, dass das Sein einer psychischen 
Störung nicht die Folge eines seienden Ereig-
nisses ist, und denkt, wenn er überhaupt kausal 
denkt, in keinem Fall monokausal. Ein Weiser 
weiß auch, dass die causa finalis in der Psycho-
therapie wichtiger ist als die causa efficiens (vgl. 
Rieken, Sindelar & Stephenson, 2011, S. 60-64). 
Zu einem Weisen, das wäre eine moderne Be-
stimmung oder Fähigkeit, die ein Weiser haben 
sollte, gehört ein Mindestmaß an dialektischer 
Denkfähigkeit. Man sollte in These, Antithese 
und Synthese denken können und auch wissen, 
wo die Grenzen der Dialektik sind und wann 
sie nur mehr negativ zu gebrauchen ist (Adorno, 
1970). Ideal wäre es, wenn unsere Psychothera-
peuten Weise wären! Weisheit aber hat nichts 
mit Wissenschaftlichkeit (Epistéme) zu tun. 
Man muss nicht akademisch gebildet sein, um 



M. Poltrum102

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

weise zu sein. Im Übrigen gibt es auch nicht- 
akademische Patienten, die möglicherweise 
einen nichtakademischen Psychotherapeuten, 
dessen Sprache, Welt und Begriffe sogar besser 
verstehen als einen Mann der Wissenschaft.

Während sich die Epistéme nach Aristoteles 
auf Dinge bezieht, die so und nicht anders sind, 
die so und nur so sind, sich damit auf Seinsbe-
reiche bezieht, die mit Notwendigkeit so sind wie 
sie sind, gibt es eine Wissensart, die Phrónesis 
(Vernünftigkeit/praktische Klugheit), die es 
mit Gegenständen zu tun hat, die so oder so sein 
können, die manchmal sogar so und auch so sein 
können. Das Wissen der Phrónesis ist ein bera-
tendes Wissen. Man berät sich mit sich selber 
oder mit einem anderen, dann, wenn etwas so 
oder so und/oder auch so und auch so sein kann. 
Psychotherapie scheint mir der Paradefall eines 
phrónetischen Wissenstyps zu sein. 

„Was ferner die Vernünftigkeit (phróne-
sis) sei, können wir daraus lernen, daß wir 
uns fragen, welche Menschen wir ‚vernünftig‘ 
(phrónimos) nennen. Nun scheint es dem Ver-
nünftigen eigentümlich zu sein, daß er wohl 
überlegen kann, was für ihn gut und nützlich 
ist, und zwar nicht nur in besonderer Hinsicht, 
etwa was seiner Gesundheit oder Stärke zuträg-
lich ist, sondern in allgemeinster Hinsicht, was 
nämlich im ganzen Leben gut und glücklich 
macht. Ein Zeichen dafür ist, daß wir jemanden 
in etwas ‚vernünftig‘ nennen, wenn er in einer 
Sache einen guten Zweck zu erreichen weiß, in 
der einem keine Sachkundigkeit (Téchne, Anm. 
v. mir) hilft. Im Allgemeinen wird also vernünf-
tig sein, wer selber Rat finden kann. Wer so Rat 
sucht, hat es weder mit dem zu tun, was nicht 
anders sein kann (Epistéme, Anm. v. mir), noch 
mit dem, was der Rat-Suchende nicht selbst ins 
Werk zu setzen vermag“ (Aristoteles, 384-322 v. 
Chr., S. 33).

Bei Gegenständen und Sachverhalten, die so 
und auch so sein können, da muss man sich mit 
sich selber beraten oder Rat suchen, um heraus-
zufinden, ob es nun eher so oder so oder sogar so 
und auch so ist. In der Phrónesis wird also nicht 
ein Allgemeinwissen auf eine Situation über-
gestülpt und angewendet, sondern erkannt, 
dass die Situation so konkret, komplex und 
spezifisch ist, dass die Applikation von Allge-
meinwissen zu kurz gereift, da das Einmalige 
der Situation damit nicht erfasst ist. Die Ent-
scheidungen, die darüber hinaus in einmaligen 
und existentiellen Situationen zu treffen sind, 
sind Entscheidungen, bei denen es nicht darum 
geht, ob sie allgemein denkbar sind, sondern 
ob sie realisierbar und lebbar sind. Manchmal 
muss man sich beraten. „Niemand berät sich 
aber über das was gar nicht anders sein kann 
als es ist“ (ebd., S. 27).

Während sich die Phrónesis und die Téch-
ne auf wandelbares, veränderbares und ver-
gängliches Sein beziehen, handelt es sich beim 
Wissen der Epistéme, der Sophía und des Noûs 
(Geist/Einsicht/Vernunft) um ein Wissen, das 
sich auf das Unveränderliche und Bleibende 
bezieht. Die Epistéme bezieht sich auf das, was 
nicht anders sein kann, die Weisheit weiß um 
die letzten Dinge Bescheid und wird demütig 
in Anbetracht der Endlichkeit. Der Noûs, die 
Vernunft, die sich ebenfalls auf das bezieht, 
was weder entsteht noch vergeht, erkennt die 
unwandelbare Ordnung der Dinge, die schau-
end und einleuchtend wie eine Epiphanie von 
ihr vernommen wird. Das Vermögen des Noûs, 
das die Welt als Kosmos, als schöne Ordnung 
der Dinge wahrnimmt, brauchen wir als Psy-
chotherapeuten nur dann, wenn wir in der 
Oberliga mitspielen möchten oder im Olymp 
therapieren. 

Die Kunst ist mehr wert  
als die Wahrheit

Wenn Aristoteles sagt: „Die Wege, auf denen die 
Seele bejahend oder verneinend die Wahrheit 
trifft, mögen fünf sein: Sachkundigkeit (téch-
ne), Wissenschaftlichkeit (epistéme), Vernünf-
tigkeit (phrónesis), Weisheit (sophía), Vernunft 
(noûs)“ (ebd., S. 29), dann toppen wir die Ein-
sicht, dass nicht jedes Wissen in Wissenschaft 
überführt werden kann und Erkenntnis und 
Wissenschaft nicht ident sind, noch dadurch, 
dass wir mit Nietzsche behaupten, dass es et-
was gibt, das möglicherweise sogar mehr wert 
ist als die Wahrheit – die Kunst! „(…) wir ha-
ben die Kunst, damit wir nicht an der Wahrheit 
zugrunde gehen“ (Nietzsche, 1980b, S. 500). Wir 
haben die Kunst, den „guten Willen zum Schei-
ne“ (Nietzsche, 1886, S. 124) manchmal nötig, 
manchmal dringend nötig. Wir müssen dem 
Hässlichen der Welt etwas entgegensetzen, 
das Rohe und Grausame gehört veredelt, dem 
Tod gehören die Giftzähne gezogen, Krankheit, 
Leid und Schmerz müssen ertragen und ab-
gewehrt werden. Die Abwehr des Hässlichen 
und Bedrohlichen leistet von jeher die Kunst. 
Das Spitze und Scharfe muss abgerundet, ge-
schliffen und abgestumpft werden, das leisten 
die dichterische Einbildungskraft und das Aus-
schmückungsvermögen der Kunst. Die artisti-
sche Welterschließung und Lebensaneignung, 
Nietzsches „Artisten-Metaphysik“ (Nietzsche, 
2004, S. 7, 11), zeichnet sich durch ein bedin-
gungsloses Ja zum Diesseits und auch zum Tra-
gischen aus, das zum Leben dazu gehört. 

„Was man den Künstlern ablernen soll. – 
Welche Mittel haben wir, uns die Dinge schön, 



Editorial 103

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

anziehend, begehrenswert zu machen, wenn 
sie es nicht sind? – und ich meine, sie sind es 
an sich niemals! Hier haben wir von den Ärz-
ten etwas zu lernen, wenn sie zum Beispiel das 
Bittere verdünnen oder Wein und Zucker in 
den Mischkrug tun; aber noch mehr von den 
Künstlern, welche eigentlich fortwährend dar-
auf aus sind, solche Erfindungen und Kunststü-
cke zu machen. Sich von den Dingen entfernen, 
bis man vieles von ihnen nicht mehr sieht und 
vieles hinzusehen muß, um sie noch zu sehen – 
oder die Dinge um die Ecke und wie in einem 
Ausschnitte sehen – oder sie so stellen, dass sie 
sich teilweise verstellen und nur perspektivi-
sche Durchblicke gestatten – oder sie durch ge-
färbtes Glas oder im Lichte der Abendröte an-
schauen – oder ihnen eine Oberfläche und Haut 
geben, welche keine volle Transparenz hat. Das 
alles sollen wir den Künstlern ablernen und im 
Übrigen weiser sein als sie. Denn bei ihnen hört 
gewöhnlich diese ihre feine Kraft auf, wo die 
Kunst aufhört und das Leben beginnt; wir aber 
wollen die Dichter unseres Lebens sein, und im 
Kleinsten und Alltäglichsten zuerst!“ (Nietz-
sche, 1886, S. 198).

Dass Psychotherapie etwas mit Kunst und 
Ästhetik zu tun hat, diese Erkenntnis däm-
mert gegenwärtig und steht im Zentrum die-
ses Schwerpunktheftes. Im Ästhetikdiskurs 
der letzten Jahre ist der Begriff der Ästhetischen 
Erfahrung aus vielen verschiedenen Gründen 
zu einer Art Leitbegriff avanciert (vgl. Pöltner, 
2008, S. 17). Der Begriff sagt zunächst nicht viel 
mehr, als dass eine Ästhetik, die auf der Höhe 
der Zeit argumentieren möchte, vom Begriff 
der Erfahrung auszugehen hat und sich Überle-
gungen zur Ästhetik nicht in einer Kunstphilo-
sophie, nicht in einer Theorie des Schönen oder 
in einer allgemeinen Wahrnehmungstheorie er-
schöpfen dürfen. Ursprünglich war die erneute 
Hinwendung zum Begriff der ästhetischen Er-
fahrung – die motivisch bereits bei Baumgarten 
und in Kants Kritik der Urteilskraft angelegt 
ist – kunsttheoretisch motiviert (vgl. Küpper & 
Menke, 2003, S. 9) 

Die moderne Kunst hat eine Reihe von Un-
terscheidungen aus der voravantgardistischen 
Zeit infrage gestellte – zum Beispiel die Schei-
dung von Künstler, Kunstrezipient und Kunst-
werk oder die Opposition von Werk und Um-
gebung, von Kunst und Leben, Gestaltung und 
Zufall, Stil und Beliebigkeit. Die historische 
Avantgarde und Neoavantgarde hat die Grenz-
marken zwischen Kunst und Nicht-Kunst ein-
gerissen. Der Sockel der Plastik, der Rahmen 
des Bildes, die Rampe des Theaters und die tra-
ditionellen Orte der ästhetischen Rezeption –  
Konzerthaus, Theater, Galerie, Museum, Buch –  
wurden einer Kritik unterzogen (vgl. Bürger, 

1974; Poltrum, 2005, S. 115). Das hat eine Kunst-
theorie, die diesen Entwicklungen nicht hinter-
herhinken wollte, dazu genötigt, ihre Begriffe 
zu erweitern, da die Reflexion über Kunst nicht 
mehr vom Werkcharakter des Kunstwerkes 
ausgehen konnte, den sie in ihren Leitvorstel-
lungen aber immer noch voraussetzte. 

Wenn so unterschiedliche Dinge wie das 
Ready-made von Duchamp, die Schießbilder von 
Niki de Saint Phalle, Arnulf Rainers Selbstüber-
malungen, Yves Kleins Anthropometrie (1960) 
oder seine Erklärung, ganz Paris sei für einen 
Tag ein Kunstwerk (der Himmel, die Straßen, 
alle Ereignisse an diesem Tag) und Marina 
Abramovićs Performance The Artist is present 
(2010) zu den ästhetischen Aktivitäten und Stra-
tegien der modernen und postmodernen Kunst 
gehören, dann ist der einzige Angelpunkt für 
eine Theorie, die diese unterschiedlichsten 
künstlerischen Statements noch einigerma-
ßen in einem kunsttheoretischen Diskurs bzw. 
mit einem zentralen Begriff zu fassen vermag, 
der Begriff der Ästhetischen Erfahrung. Wenn 
aber nicht mehr der Werkbezug oder der Ge-
genstandsbezug Auskunft darüber gibt, wann 
Kunst folgt, sondern es die Art und Weise ist, 
wie wir dem, was als Kunst gilt oder gelten 
möchte, begegnen, nämlich durch die ästheti-
sche Erfahrung, dann kann diese Erfahrungs-
weise prinzipiell auch Gegenständen entge-
gengebracht werden, die prima facie nichts mit 
Kunst zu tun haben. Es gibt sehr viele Erfah-
rungen, die der Kunsterfahrung ähnlich sind, 
aber nichts mit Kunst im traditionellen Sinn 
zu tun haben. Ästhetische Erfahrungen lassen 
sich somit nicht nur an von vornherein ästhe-
tisch aufgeladenen Objekten machen, sondern 
es kann prinzipiell alles Gegenstand der ästhe-
tischen Erfahrung werden, auch ein höchst un-
scheinbares und unspektakuläres Objekt, und 
jede alltägliche Erfahrung kann zu einer ästhe-
tischen werden (vgl. Seel, 1996, S. 36-69). 

Dass insbesondere die Psychotherapie mit 
einer Reihe von ästhetischen Erfahrungen 
verbunden ist und ganz speziell in der Sucht-
behandlung der anästhetisierenden Kraft von 
Drogen die Ästhetik und attraktive Therapie- 
und Lebensziele entgegenzuhalten sind, wollen 
wir mit dieser Ausgabe diskutieren. 

Viel Vergnügen bei der Lektüre!

Literatur

Abbt, C. (2007). Der wortlose Suizid. Literarische Ge-
staltung der Sprachverlassenheit als Herausforde-
rung für die Ethik. München: Fink.



M. Poltrum104

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Adorno, T. W. (1970). Gesammelte Schriften, Band 
6. Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Aristoteles (384-322). Nikomachische Ethik VI. Hrsg. 
und übersetzt von Hans-Georg Gadamer. 
Frankfurt a. M.: Klostermann.

Bürger, P. (1974). Theorie der Avantgarde. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Callender, J. S. (2006). The Role of Aesthetic Judg-
ments in Psychotherapy (pp. 283-295). Baltimore: 
John Hopkins University Press.

Dilthey, W. (2006). Ideen über eine beschreibende 
und zergliedernde Psychologie. In: ders., Ge-
sammelte Schriften. Band V. Die geistige Welt. Ein-
leitung in die Philosophie des Lebens. Erste Hälfte: 
Abhandlung zur Grundlegung der Geisteswissen-
schaften. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Gelo, O., Pritz, A. & Rieken, B. (Eds.) (2015). Psy-
chotherapy Research. Foundations. Process, and 
Outcome. Wien: Springer.

Gödde, G., Pohlmann, W. & Zirfas, J. (Hrsg.) (2015). 
Ästhetik der Behandlung. Beziehungs-, Gestal-
tungs- und Lebenskunst im psychotherapeutischen 
Prozess. Gießen: Psychosozial-Verlag.

Habermas, J. (1973). Erkenntnis und Interesse. Frank-
furt a. M.: Suhrkamp.

Hartl, L. (2016). Schönheit und Psychotherapie. Facet-
ten einer Wechselbeziehung. Berlin: Parodos.

Küpper, J. & Menke, Ch. (2003). Dimensionen ästhe-
tischer Erfahrung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lang, H. (2000a). Psychotherapie als Kunst. In 
ders., Das Gespräch als Therapie (S. 87-100). 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Lang, H. (2000b). Hermeneutik und Psychoanaly-
tische Therapie. In ders., Das Gespräch als The-
rapie (S. 100-110). Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Leikert, S. (2012). Schönheit und Konflikt. Umrisse 
einer allgemeinen psychoanalytischen Ästhetik. 
Gießen: Psychosozial-Verlag.

Lorenzer, A. (2000). Sprachzerstörung und Rekonst-
ruktion. Vorarbeiten zu einer Metatheorie der Psy-
choanalyse. 5. Auflage. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp.

Mentzos, S. & Münch, A. (Hrsg.) (2006). Psychose 
im Film. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Musalek, M. & Poltrum, M. (2011). Ars Medica. Zu 
einer neuen Ästhetik in der Medizin. Berlin: Pa-
rodos. 

Musalek, M. (2016). Der Wille zum Schönen: Auf dem 
Weg zu einem schönen Leben. Berlin: Parodos.

Nietzsche, F. (1980). Also sprach Zarathustra I-IV. 
Kritische Studienausgabe, Band 4. Hrsg. v. Gi-
orgio Colli & Mazzino Montinari. München: 
dtv/de Gruyter.

Nietzsche, F. (1980a). Die fröhliche Wissenschaft. 
Stuttgart: Kröner. 

Nietzsche, F. (1980b). Nachgelassene Fragmente 1887-
1889. Kritische Studienausgabe, Band 13. Hrsg. 
v. Giorgio Colli & Mazzino Montinari.Mün-
chen: dtv/de Gruyter.

Nietzsche, F. (2004) Die Geburt der Tragödie. Stutt-
gart: Reclam.

Poltrum, M. (2005). Schönheit und Sein bei Heidegger. 
Wien: Passagen.

Poltrum, M. & Heuner, U. (2015). Ästhetik als The-
rapie. Therapie als ästhetische Erfahrung. Fest-
schrift zum 60. Geburtstag von Michael Musa-
lek. Berlin: Parodos.

Poltrum, M. (2016). Philosophische Psychotherapie. 
Das Schöne als Therapeutikum. Berlin: Parodos.

Poltrum, M. & Rieken, B. (Hrsg.) (2016). Seelenken-
ner. Psychoschurken. Psychotherapeuten und Psy-
chiater in Film um Serie. Heidelberg: Springer.

Pöltner, G. (2008). Philosophische Ästhetik. Stuttgart: 
Kohlhammer.

Pritz, A. (Hrsg.) (1996). Psychotherapie – eine neue 
Wissenschaft vom Menschen. Wien, New York: 
Springer.

Pritz, A. & Teufelhart, H. (1996). Psychotherapie 
– Wissenschaft vom Subjektiven. In A. Pritz 
(Hrsg.), Psychotherapie – eine neue Wissenschaft 
vom Menschen (S. 1-18). Wien, New York: Sprin-
ger.

Resch, S. (2009). Rauschblüten. Literatur und Drogen 
von Anders bis Zuckmayer. Göttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht. 

Rieken, B., Sindelar, B. & Stephenson, T. (2011). 
Psychoanalytische Individualpsychologie in Theo-
rie und Praxis. Psychotherapie, Pädagogik, Gesell-
schaft. Wien: Springer.

Ricœur, P. (1974). Die Interpretation. Ein Versuch über 
Freud. Übers. v. Eva Moldenhauer. Frankfurt  
a. M.: Suhrkamp.

Seel, M. (1996). Ästhetik und Aisthetik. Über ei-
nige Besonderheiten ästhetischer Wahrneh-
mung – mit einem Anhang über den Zeitraum 
der Landschaft. In ders., Ethisch-ästhetische 
Studien. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Stack, S. & Bowman, B. (2012). Suicide Movies. Social 
Patterns 1900-2009. Cambridge, MA: Hogrefe. 

Windelband, W. (2004). Geschichte und Naturwis-
senschaft. In H.-G. Gadamer (Hrsg.), Philoso-
phisches Lesebuch. Band 3 (S. 237 f.). Frankfurt 
a. M.: Fischer.

Zweig, S. (1931). Die Heilung durch den Geist. Mes-
mer, Mary Baker-Eddy, Freud. Leipzig: Insel.

Univ. Doz. Dr. Martin Poltrum 
Philosoph, Psychotherapeut, Lehrtherapeut 
Sigmund Freud Privat Universität Wien 
m.poltrum@philosophiepraxis.com
www.philosophiepraxis.com



Heil-Kunst: Parallelen zwischen  
Kunst und Psychotherapie1

Lukas Hartl

1 	  Der Text ist ein minimal modifizierter Auszug und Vorabdruck aus Lukas Hartls im Herbst erscheinendem Buch Schönheit und Psycho-
therapie. Facetten einer Wechselbeziehung. Berlin: Parodos, 2016. Viele der hier nur angedeuteten Thesen werden dort ausführlicher 
dargestellt. Siehe dazu auch das Inhaltsverzeichnis im Anhang.

105

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016, 105-111

Psychotherapie hat nicht nur äußerlich und ge-
legentlich mit Schönheit zu tun, indem sie etwa, 
wie im Fall der künstlerischen Therapien, auf 
ästhetische Mittel zurückgreift. Demzuvor und 
unabhängig davon erweist sie sich selbst, ana-
log zur ästhetischen Produktion und Rezeption, 
im Kern als ursprünglich schön. Die Schönheit 
sowohl der Kunst als auch der Psychotherapie 
gründet in einem betonten Sein-Lassen, das 
zwar jeweils verschiedene Schwerpunkte setzt, 
in seinen Grundstrukturen aber weitgehend 
übereinstimmt. Anhand einer vergleichenden 
Gegenüberstellung sollen diese gemeinsamen 
Grundstrukturen im Folgenden erörtert und 
verdeutlicht werden.

Das ästhetische Wahrnehmen wie auch 
die therapeutische Beziehungsgestaltung ge-
schehen aus einer produktiven Distanz heraus, 
aus einer Relativierung der eigenen primären 
Bedürfnisse und Interessen. Produktiv ist die-
se Distanzierung insofern, als sie keine bloße 
Abwendung bedeutet, die ihr Gegenüber aus 
dem Blick verliert, sondern im Zuge einer über-
geordneten Hinwendung geschieht, die etwas 
von dem „Eigensein“ des Anderen zur Geltung 
bringt. Eine Farbe etwa wird nun, z.B. im Muse-
um, nicht mehr nur im Hinblick darauf betrach-
tet, was sie in pragmatischer Hinsicht bedeutet 
und signalisiert, sondern auch in ihrem Erschei-
nen als Farbe. Das aggressive Verhalten eines 
Menschen wird nun, in einem psychotherapeu-
tischen Kontext, nicht mehr nur als potentielle 
Gefahr und moralische Übertretung betrachtet, 
sondern auch daraufhin befragt, wie es dem Be-
troffenen dabei geht, warum er sich so verhält 
und welche Alternativen möglich wären. 

Dieselbe kritische Distanz gilt es ebenso ge-
genüber angenehmen, gefälligen, bedürftigen 
Verhaltensweisen eines Menschen zu wahren. 
Es wäre ein großes Missverständnis, diese je 
nach Therapieschule mehr oder weniger prakti-
zierte „therapeutische Abstinenz“ pauschal als 
Gefühlskälte oder mangelnde Empathie abzu-

tun, nur weil es auf den ersten Blick, gemessen 
am alltäglichen zwischenmenschlichen Um-
gang, so erscheinen mag – in der Regel ist das 
Gegenteil der Fall. Hier wie dort nimmt sich 
der Therapeut zurück (u.a. in seinem Bedürfnis 
nach Bestätigung und Macht, die eine unmittel-
bar „einspringende Fürsorge“ mit sich bringen 
würde), um eine freiere Sicht auf seine Klientin 
und für seine Klientin zu gewinnen, um Raum 
zu schaffen, den er ihr zur Verfügung stellt, den 
sie ausfüllen kann, mitunter ausfüllen muss. 
Viele zurückhaltende, versagende, scheinbar 
lieblose Handlungen dienen dem „größeren 
Wohl“ des Anderen oft besser und nachhaltiger 
als eine unkritische Wunschbefriedigung; wie 
umgekehrt viele scheinbar selbstlose Taten in 
Wirklichkeit berechnend und aus egoistischen 
Motiven geschehen. Das Konzept der „thera-
peutischen Abstinenz“ erschließt sich gerade 
auch in Analogie zur „ästhetischen Distanz“ in 
seiner Produktivität und seinem tieferen Sinn.

In all dem liegt keine Abwertung der eige-
nen primären Bedürfnisse, ganz im Gegenteil –  
diese müssen ausreichend befriedigt sein, um 
überhaupt auf produktive Distanz gehalten 
werden zu können. Das oben angedeutete (im 
Buch ausführlich beschriebene) Sein-Lassen 
stellt eine ausgezeichnete Form des menschli-
chen Verhaltens dar, neben der es freilich viele 
andere mögliche, nötige und legitime Formen 
gibt. Das Absehen von der Besorgung der ei-
genen primären Bedürfnisse ist nur zeitweilig 
und partiell sinnvoll. Wer großen Hunger hat, 
wird einen Apfel lieber essen als ästhetisch 
betrachten. Wer von einem anderen Menschen 
tätlich angegriffen wird, kann nicht zugleich 
seinen Gegenübertragungsgefühlen nachspü-
ren. Wer als Therapeut sein Bedürfnis nach 
Liebe und Anerkennung nicht in privaten Be-
ziehungen stillt, wird die positiven Übertra-
gungen seiner KlientInnen nicht als solche 
durchschauen, lieber auf sich persönlich „sit-
zen“ lassen. Sein-Lassen ist Luxus insofern, 



L. Hartl106

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

als es eine ausreichende Befriedigung gewisser 
Grundbedürfnisse voraussetzt. Dass es in Re-
inform nicht möglich ist, wir also in allem Tun 
und Lassen immer auch eigene Interessen ver-
folgen, mag richtig sein, schmälert aber seine 
Bedeutung nicht. Schon ein kleines Mehr oder 
Weniger kann der Sache nach einen großen Un-
terschied machen.

Mit jener produktiven Distanz einher geht 
eine offene Aufmerksamkeit für sein Gegenüber, 
die eine spezifische Aktivität und zugleich die 
Bereitschaft impliziert, sich bestimmen zu lassen. 
Wie mit ihren unbewussten Übertragungen 
können Menschen auch mit ihren bewussten 
Überzeugungen (etwa nach welchen Kriterien 
man andere Menschen „richtig“ beurteilt) das 
ihnen begegnende Seiende überformen, sich 
seinem „Eigensein“ verschließen. „Überzeu-
gungen sind gefährlichere Feinde der Wahr-
heit als Lügen“, heißt es bei Nietzsche im ers-
ten Band von Menschliches, Allzumenschliches 
(Nietzsche, 1999, Bd. 2, S. 317). Denn während 
der Lügner immerhin um sein Lügen, seine 
Distanz zur Wahrheit weiß, schwelgt der (un-
kritisch) Überzeugte in dem selbstgefälligen 
Glauben, diese gleichsam zu besitzen. Er sieht 
seine Überzeugung als das Maß der Wahrheit 
schlechthin, als den einen „Leisten“, über den 
es alles Seiende zu schlagen gilt. 

In derselben Schrift spricht Nietzsche in 
weiterer Folge von der „Genialität der Gerech-
tigkeit“ als einer „Gegnerin der Überzeugungen, 
denn sie will jedem, sei es ein Belebtes oder 
Totes, Wirkliches oder Gedachtes, das Seine ge-
ben“ (ebd., S. 361). Dieses Ideal sieht Nietzsche 
v.a. in den aufkommenden objektiven Wissen-
schaften verwirklicht, die ja in besonderem Maß 
den Anspruch vertreten, sein zu lassen, was 
ist, unabhängig von persönlichen Interessen, 
Meinungen und Vorurteilen. Zweifellos hat die 
Grundidee von Wissenschaft viel mit dem zu 
tun, was hier als Sein-Lassen beschrieben wird. 
Gerade deshalb schwebt die real existierende 
wissenschaftliche Praxis ständig – nicht erst 
im Zeitalter ihrer weitgehenden Kommerziali-
sierung – in Gefahr, jene offene Grundhaltung 
als ihre eigene Basis zu untergraben, indem sie 
einmal gewonnene Wahrheiten und Methoden 
entkontextualisiert, über Gebühr verallgemei-
nert, wie ein Korsett über alles Seiende legt und 
also gerade nicht „Jedem […] das Seine“ gibt.

Inwiefern das ästhetische Wahrnehmen auf 
einer spezifischen „Aufmerksamkeit für das Er-
scheinen von Erscheinendem“ (Seel, 2007d, S. 57) 
beruht, d.h. auch auf einem (partiellen) Abse-
hen von normierenden „Erkenntnisregeln“ (Be-
griffen), wird in meinem Buch eingangs erör-
tert. Ein psychotherapeutisches Pendant dazu 
bildet die „gleichschwebende Aufmerksam-

keit“ als Grundhaltung des Psychoanalytikers. 
„Sie besteht in einer möglichst vollständigen 
Unterbrechung alles dessen, was gewöhnlich 
die Aufmerksamkeit auf sich zieht: persönliche 
Neigungen, Vorurteile, theoretische Vorausset-
zungen, selbst die bestfundierten“ (Laplanche 
& Pontalis, 1980, S. 169)2. Durch diese offene 
Aufmerksamkeit kommt im einen wie im ande-
ren Fall „nichts hinzu, was nicht schon da wäre 
[…]. Aber durch sie zeigt sich etwas an ihrem 
Gegenstand, das nur vermöge dieser Art der 
Aufmerksamkeit zugänglich wird“ (Seel, 2003, 
S. 85). In eine ähnliche Richtung zielt der Be-
griff der Achtsamkeit, der eine jahrtausendealte 
(nicht nur buddhistische) Tradition hat und seit 
Kurzem auch zunehmend Eingang in das Feld 
der Psychotherapie findet (vgl. Harrer & Weiss, 
2016).

Es bedarf, vereinfacht ausgedrückt, einer 
eher fragenden statt wissenden Grundhaltung. 
Wie in den sokratischen Dialogen kommt es 
auch im psychotherapeutischen Gespräch in 
erster Linie darauf an, die richtigen Fragen 
zum richtigen Zeitpunkt zu stellen, nicht die 
eigene oder eine allgemeine Wahrheit vorzu-
geben, sondern vielmehr „Geburtshilfe“ für 
die Wahrheiten des Anderen zu leisten.3 Noch 
so gut gemeinte Ratschläge einer „wissenden“ 
Therapeutin bleiben in ihrer Wirkung allen-
falls äußerlich, sofern sie der Klient nicht auch 
mit seinen eigenen reflexiven und emotiona-
len Mitteln aktiv mit erschließt. Einer solchen 
„Geburtshilfe“ bedarf es insofern, als wir uns 
als Menschen nicht selbst durchsichtig sind, 
unsere Erfahrungen sich nicht von selbst ver-
stehen. „Was uns trifft und in der Erfahrung 
überkommt, verlangt Besinnung, Deutung, be-
griffliche Aufschließung“ (Pöltner, 2008, S. 225). 
Eben dabei hilft die Psychotherapie.4

2	 Wie der Analysand in seiner Mitteilung soll auch die Analyti-
kerin in ihrer Auffassung möglichst frei bleiben von bewuss-
ter Auswahl und Zensur. „Das zu erreichende Ziel wäre eine 
wirkliche Kommunikation von Unbewußt zu Unbewußt: ‚Er 
[der Therapeut, L. H.] soll dem gebenden Unbewußten des 
Kranken sein eigenes Unbewußtes als empfangendes Or-
gan zuwenden, sich auf den Analysierten einstellen wie der 
Receiver des Telephons zum Teller eingestellt ist‘.“ (Freud, zi-
tiert nach Laplanche & Pontalis, 1980, S. 170). Etwas Ähnliches 
meint die therapeutische Haltung der Neutralität (vgl. ebd., 
S. 331 ff.) Dass es sich dabei um ein nie ganz einlösbares Ideal 
handelt, versteht sich von selbst.

3	 Was es mit der sokratischen „Hebammenkunst“ (Mäeutik) auf 
sich hat und in welchem Bezug sie zu Schönheit und Liebe 
steht, wird besonders deutlich in Platons Symposion. Sokrates 
erzählt hier, wie er von der Priesterin Diotima über die wahre 
Natur des Eros aufgeklärt wurde. Worin besteht und realisiert 
sich die Liebe? In einer „Erzeugung und Geburt im Schönen“, 
so Diotima. „Alle Menschen nämlich […] sind fruchtbar so-
wohl dem Leibe als der Seele nach, und wenn sie zu einem ge-
wissen Alter gelangt sind, so strebt unsere Natur zu erzeugen. 
Erzeugen aber kann sie in dem Häßlichen nicht, sondern nur 
in dem Schönen. […] Eine einführende und geburtshelfende 
Göttin also ist die Schönheit für die Erzeugung“ (Symposion, 
206a-e).

4	 Vgl. dazu Jürgen Habermas in Erkenntnis und Interesse: „Die 
Psychoanalyse ist für uns als das einzige greifbare Beispiel 



Heil-Kunst: Parallelen zwischen Kunst und Psychotherapie 107

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Im Sich-Bestimmen-Lassen klingt der Bezug 
zur eigenen Stimmung an, die sowohl im ästhe-
tischen wie im psychotherapeutischen Kontext 
nicht ausgeklammert, sondern im Gegenteil be-
wusst mit einbezogen und in ihrer welterschlie-
ßenden Bedeutung ernst genommen wird. 
Viele ästhetische wie auch zwischenmensch-
lich-kommunikative Inhalte verschließen sich 
einem bloß „ablesenden“ Verstehen, bekunden 
sich viel eher als „eine im Miterleben erfolgen-
de Resonanz“, im eigenen leiblichen Befinden, 
dem es entsprechend nachzuspüren gilt. Ästhe-
tische und therapeutische Erfahrung haben ge-
wisse Formen der „gehobenen Stimmung“ zur 
Folge wie auch zur Voraussetzung. Je mehr Of-
fenheit und Gelassenheit (im therapeutischen 
Kontext zunächst wohl v.a. vonseiten der The-
rapeutin), umso leichter und intensiver stellt 
sich die jeweilige Erfahrung ein, umso weitrei-
chender, erhebender, befreiender wirkt sie sich 
aus, sodass im Idealfall eine sich zunehmend 
selbst verstärkende Positivspirale entsteht.

Das Sich-Bestimmen-Lassen impliziert zu-
gleich eine spezifische Aktivität, die sich wiede-
rum gut anhand der Aktivität des ästhetischen 
Wahrnehmens verdeutlichen lässt. Nehmen 
wir als Beispiel das Hören, das sich innerhalb 
eines breiten Spektrums vom beiläufigen Auf-
schnappen bis hin zum aktiven Zuhören bewe-
gen kann (in einigen Sprachen wird hier auch 
terminologisch unterschieden, etwa im Engli-
schen zwischen „hear“ und „listen“). Erst die 
Aktivität des Zuhörens im umfassenden Sinn 
erschließt die ganze Schönheit einer Musik, 
eines akustischen Naturraumes, wie auch den 
vollen Gehalt dessen, was ein Mensch zu sagen 
hat.5

einer methodisch Selbstreflexion in Anspruch nehmenden 
Wissenschaft relevant.“ Die durch die Psychoanalyse eröff-
nete „Möglichkeit eines methodologischen […] Zugangs zu 
jener vom Positivismus verschütteten Dimension“ wird aller-
dings, so Habermas, durch das „szientistische Selbstmißver-
ständnis“ in den Theorien Freuds wieder zunichte gemacht 
(Habermas, 2008, S. 255 f.). Dieses Selbstmißverständnis be-
steht darin, „daß Freud in der Tat eine neue Humanwissen-
schaft begründet, aber in ihr stets eine Naturwissenschaft 
gesehen hat.“ Er ließ sich dadurch etwa zu der Ansicht ver-
leiten, die persönliche Aufgabe der Selbstreflexion könne 
dem Klienten in Zukunft, bei ausreichendem Fortschritt der 
Wissenschaft, womöglich erspart und durch technische, che-
misch-medikamentöse Manipulation ersetzt werden (ebd.,  
S. 292 f.).

5	 Ein literarisches Beispiel einer aktiv zur Geltung bringenden 
Zuhörerin ist das kleine Mädchen Momo in Michael Endes 
gleichnamigem Märchen-Roman. Alle Leute, die sie kannten, 
schätzten Momos Gesellschaft und suchten sie auf, wenn sie 
ein Problem hatten. „Aber warum? War Momo vielleicht so 
unglaublich klug, dass sie jedem Menschen einen guten Rat 
geben konnte? Fand sie immer die richtigen Worte, wenn je-
mand Trost brauchte? Konnte sie weise und gerechte Urteile 
fällen? Nein, das alles konnte Momo ebenso wenig wie jedes 
andere Kind. […] Was die kleine Momo konnte wie kein an-
derer, das war: zuhören. Das ist nichts Besonderes, wird nun 
vielleicht mancher Leser sagen, zuhören kann doch jeder. 
Aber das ist ein Irrtum. […] Momo konnte so zuhören, dass 
dummen Leuten plötzlich sehr gescheite Gedanken kamen. 
[…] sie saß nur da und hörte einfach zu, mit aller Aufmerk-

Die Erfahrung des Schönen ist wesentlich 
durch ihre spezifische Zeitlichkeit charakteri-
siert. Sein-Lassen heißt v.a. auch Zeit-Lassen –  
etwas oder jemandem seine „Eigenzeit“ gön-
nen. Befreiung zur Gegenwart erweist sich dem-
entsprechend (analog zur „gehobenen Stim-
mung“) als Ziel- und zugleich Voraussetzung 
des ästhetischen wie psychotherapeutischen 
Sein-Lassens. Im Hier und Jetzt gründet (nicht: 
erschöpft sich) das „Eigensein“ und der „Eigen-
sinn“ des Schönen, deren Zuwachs verdankt 
sich einem möglichst unverstellten Blick auf 
das, was ist, einem offenen In-Empfang-Neh-
men dessen, was sich gibt. Schön ist zunächst 
v.a. dieses befreite Sehen und Wertschätzen, 
wodurch in weiterer Folge die Schönheit des 
Seienden oft allererst zur Geltung kommt, und 
das gerade auch das Unscheinbare und ver-
meintlich Unschöne noch auf etwaige Schön-
heitspotentiale hin befragt.6

Sowohl das ästhetische Wahrnehmen als 
auch jene sein-lassende Beziehungsgestaltung 
sind Grundmöglichkeiten menschlichen Daseins 
und insofern nicht an bestimmte Gegenstän-
de oder Personen (Berufsgruppen) gebunden. 
Für beide Bereiche haben sich jedoch zeit- und 
kulturabhängig institutionelle Rahmen heraus-
gebildet, die besonders günstige Bedingungen 
für die Verwirklichung der entsprechenden 
Grundmöglichkeit schaffen. In unserem ge-
genwärtigen Kulturraum sind dies im Falle der 
ästhetischen Wahrnehmung die verschiedenen 
Institutionen der Kunst (Museum, Theater, 
Kino, Konzertsaal etc.), im Hinblick auf zwi-
schenmenschliche Beziehungsgestaltung be-
stimmte Berufsgruppen im pädagogischen, so-
zialarbeiterischen und psychotherapeutischen 
Kontext. 

Dass es überhaupt solcher institutioneller 
Rahmenbedingungen bedarf, deutet bereits 
darauf hin, dass sich das Sein-Lassen im einen 

samkeit und Anteilnahme. Dabei schaute sie den anderen mit 
ihren großen, dunklen Augen an und der Betreffende fühlte, 
wie in ihm auf einmal Gedanken auftauchten, von denen er 
nie geahnt hatte, dass sie in ihm steckten. Sie konnte so zu-
hören, dass ratlose oder unentschlossene Leute auf einmal 
ganz genau wussten, was sie wollten. Oder dass Schüchterne 
sich plötzlich frei und mutig fühlten. Oder dass Unglückliche 
und Bedrückte zuversichtlich und froh wurden. Und wenn je-
mand meinte, sein Leben sei ganz verfehlt und bedeutungs-
los und er selbst nur irgendeiner unter Millionen, einer, auf 
den es überhaupt nicht ankommt und der ebenso schnell 
ersetzt werden kann wie ein kaputter Topf – und er ging hin 
und erzählte alles das der kleinen Momo, dann wurde ihm, 
noch während er redete, auf geheimnisvolle Weise klar, dass 
er sich gründlich irrte, dass es ihn, genauso wie er war, unter 
allen Menschen nur ein einziges Mal gab und dass er deshalb 
auf seine besondere Weise für die Welt wichtig war. So konnte 
Momo zuhören!“ (Ende, 1973, S. 14 ff.)

6	 „Gewiß: Wen/was einer liebt, ist schön. Dennoch ist nicht in 
erster Linie der/die Geliebte schön, sondern der/die Liebende. 
Denn sein lassen heißt, zur Freiheit freigeben. Das unüberhol-
bar Erste ist das Geben. Das Empfangen ist allemal verdankt. 
Freilich weiß auch der Liebende, daß er lieben darf“ (Pöltner, 
2008, S. 246 f.).



L. Hartl108

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

wie im anderen Fall keineswegs von selbst ver-
steht, nicht die Regel, sondern eher die Ausnah-
me darstellt, und insofern eigens betont und 
kultiviert werden muss. Bildhaft-polemisch 
gesprochen, erheben sich diese Institutionen 
des Sein-Lassens wie Inseln aus dem Meer der 
„instrumentellen Vernunft“, das den moder-
nen Menschen weithin umgibt7. Ihr „Setting“ 
unterscheidet sich dementsprechend vom Ge-
wohnten, stellt einen geschützten Rahmen dar, in 
dem kein oder zumindest weniger Handlungs-
druck im herkömmlichen Sinn besteht und so-
mit viele Erfordernisse und Konventionen des 
alltäglichen zwischenmenschlichen Umgangs, 
der Wahrnehmung, Kommunikation und mo-
ralischen Bewertung suspendiert werden kön-
nen. Dadurch entsteht der nötige Freiraum, der 
ein authentisches Sich-Zeigen erleichtert und 
nahe legt, mitunter auch herausfordert und 
provoziert. Deshalb findet das Schöne hier ei-
nen besonders günstigen Nährboden.

In den skizzierten Strukturen des Sein-Lassens 
kommen die ästhetisch-künstlerische und die 
psychotherapeutische Einstellung überein. 
Auf dieser gemeinsamen Grundlage beruht 
also auch jener Zusammenhang von Schönheit, 
Kunst und Psychotherapie, der im Titel die-
ses Artikels anklingt und dessen umfassende 
Bedeutung ich in meinem Buch herauszustel-
len versuche. Der alte Begriff „Heilkunst“ ge-
winnt im Zuge dessen eine neue Dimension, 
er bezeichnet nicht mehr nur die „Kunst des 
Heilens“ im Sinne eines Sich-Verstehens auf be-
stimmte therapeutische Techniken, auch kein 
bloßes Wissen um bestimmte Wirkungen etwa 
eines Medikaments. Er verweist darüber hin-
aus auch auf das „Heil“, das die Kunst im en-
geren Sinn bzw. die Schönheit im Allgemeinen 
impliziert. 

Das Schöne ist eben nicht nur ästhetisch an-
sprechend, erbaulich und angenehm, sondern –  
gerade als zwischenmenschliches Phänomen –  
primär in ethischer, existenzieller und inso-
fern auch therapeutischer Hinsicht bedeutsam. 
Ein Mensch kann sich nur dort voll entfalten, 
seine eigensten Möglichkeiten und Potentiale 
verwirklichen, wo ihn andere Menschen aktiv 
sein-lassen. Von daher und nicht umgekehrt 
wird auch die abgeleitete ästhetische Schönheit 
verständlich.8 Auch ein Kunstwerk oder sonst 

7	 Vgl. dazu den Psychoanalytiker Leon Wurmser (2013): „Unsere 
Arbeit als Analytiker könnte eine Insel der intimen Beziehung 
und des echten Ich-Du sein, eine der wenigen Inseln.“ Im sel-
ben Vortrag spricht Wurmser von der „Angst vor der Liebe“, 
die „wie eine neue Gottheit über der Gegenwart thront“.

8	 „Die Kunst soll vor allem und zuerst das Leben verschönern, 
also uns selber den Andern erträglich, womöglich angenehm 
machen […]: sie soll so namentlich in Hinsicht auf die Leiden-
schaften und seelischen Schmerzen und Ängste verfahren 
und im unvermeidlich oder unüberwindlich Hässlichen das 

ein sinnliches Objekt kann nur dann in seiner 
Schönheit zur Geltung kommen, wenn es äs-
thetisch sein-gelassen wird. 

Schönheit bedeutet „den Einbruch einer 
Sinnfülle in unser Leben“. Dieser Sinn ist nicht 
primär reflexiver Natur und lässt sich mitunter 
„nicht in konstatierende Aussagen überset-
zen“ (Pöltner, 1985, S. 15). Das Sein-Lassen des 
Schönen erschließt nicht nur den offensichtli-
chen und hervorragenden, sondern insbeson-
dere den bislang unbekannten, verborgenen, 
verdrängten, ausgegrenzten Sinn. Für einen 
Menschen, der nicht sein-lassen kann (weil 
er selbst womöglich nicht ausreichend sein-
gelassen wurde/wird), ist auch nichts – seine 
Welt ist ständig in Gefahr, in Sinnlosigkeit zu 
versinken. „Die Gefahr der Gefahren: Alles hat 
keinen Sinn“, schreibt Nietzsche in einem nach-
gelassenen Fragment aus dem unvollendet ge-
bliebenen Willen zur Macht (Nietzsche, 1999, Bd. 
12, S. 110).

Vor dem Hintergrund unserer Überlegun-
gen wird vielleicht auch Nietzsches eigene, 
bereits in seiner Erstlingsschrift formulierte 
Antwort auf diese Gefahr besser verständlich. 
In einer berühmt gewordenen Wendung heißt 
es in der Geburt der Tragödie, „dass wir […] in 
der Bedeutung von Kunstwerken unsre höchs-
te Würde haben – denn nur als aesthetisches 
Phänomen ist das Dasein und die Welt ewig ge-
rechtfertigt“ (Nietzsche, 1999, Bd. 1, S. 47). Ent-
gegen Nietzsches eigener Intention (zumindest 
einer seiner Intentionen) verstehen wir diese 
Formel nun aber gerade nicht im Sinne eines 
Absehens von der „häßlichen“ Wahrheit und 
ihrer Überdeckung durch den schönen Schein 
der Kunst, d.h. bei Nietzsche letztendlich durch 
den „Willen zur Macht“ des Künstlers. Das ei-
gene Dasein und die Welt machen nicht erst 
dadurch Sinn, dass man sie in ein Kunstwerk 
umdeutet, verklärt – wie sollte die „höchste 
Würde“ eines Menschen in einer solchen Ver-
klärung bestehen? Es geht vielmehr darum, 
dies alles wie ein Kunstwerk zu betrachten, ihm 
also im obigen Sinn dieselbe offene Aufmerk-
samkeit und „freie Gunst“ zu schenken, die 
auch ein Kunstwerk erst ein Kunstwerk sein-
lässt.9 Einen Menschen „in der Bedeutung ei-
nes Kunstwerkes“ sehen meint zunächst, auf 
eine bestimmte Art und Weise – im Modus des 
Schönen – in Beziehung zu ihm treten; dasselbe 

Bedeutende durchschimmern lassen. Nach dieser grossen, ja 
übergrossen Aufgabe der Kunst ist die sogenannte eigentli-
che Kunst, die der Kunstwerke, nur ein Anhängsel […]“ (Nietz-
sche, 1999, Bd. 2, S. 453 f.).

  9	 „Dieses: das Werk ein Werk sein lassen, nennen wir die Be-
wahrung des Werkes. […] So wenig ein Werk sein kann, ohne 
geschaffen zu sein, so wesentlich es die Schaffenden braucht, 
so wenig kann das Geschaffene selbst ohne die Bewahrenden 
seiend werden“ (Heidegger, 2005, S. 67 f.).



Heil-Kunst: Parallelen zwischen Kunst und Psychotherapie 109

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

gilt für das Verhältnis zur eigenen Person. Auf 
dieser Basis können Selbsterkenntnis, Selbst-
verantwortung und Selbstwirksamkeit gedei-
hen; das Leben wird nicht mehr nur erlitten, 
sondern – wiederum in Analogie zum Kunst-
werk – aktiv mitgestaltet.

Unsere „höchste Würde“ – eine ähnliche 
Formulierung verwendet auch Heidegger in ei-
nem ähnlichen Zusammenhang, allerdings in 
kritischer Distanz zu Nietzsche, insbesondere 
zu dessen Auslegung des kantischen Begriffs 
der „Interesselosigkeit“.

„Was das Urteil: das ist schön, uns abzwingt, 
kann niemals ein Interesse sein. Das will sagen: 
Um etwas schön zu finden, müssen wir das 
Begegnende selbst rein als es selbst, in seinem 
eigenen Rang und seiner Würde vor uns kom-
men lassen und dürfen es nicht im vorhinein 
in Absicht auf etwas anderes – unsere Zwecke 
und Absichten, daß eines uns eben Genuß bietet 
oder sonst von Vorteil ist – in Rechnung stellen. 
Das Verhalten zum Schönen als solchem, sagt 
Kant, ist die freie Gunst. Wir müssen das Begeg-
nende als solches freigeben in dem, was es ist, 
und müssen ihm das lassen und gönnen, was 
ihm selbst zugehört und was es uns zubringt“ 
(Heidegger, 1985, S. 127 f.).

Dieses Sein-Lassen, Gönnen und Freigeben 
ist weder „ein Aushängen des Willens, Gleich-
gültigkeit“ im Sinne Schopenhauers, noch ein 
Ausdruck des „Willens zur Macht“, wie Nietz-
sche meint, sondern „eher die höchste Anstren-
gung unseres Wesens, die Befreiung unserer 
selbst zur Freigabe dessen, was in sich eigene 
Würde hat, damit es sie rein nur habe“ (ebd.) 
Hierin kann ein weiterer Bezug zur „Heil-
kunst“ gesehen werden: Sein-Lassen als „die 
höchste Anstrengung unseres Wesens“, eine 
hohe Kunst also, wobei Kunst hier nicht primär 
ein technisches Können im Sinne eines eigen-
mächtigen Bewerkstelligens meint, sondern 
eben jenes Anerkennen10 und Bezeugen, durch 
das jemand oder etwas „an-ihm-selbst“ und 
„von-ihm-selbst-her“ zur Geltung kommen 
kann.

„[D]ie Befreiung unserer selbst zur Freiga-
be dessen, was in sich eigene Würde hat, damit es 
sie rein nur habe“ – knapper und präziser lässt 
sich die Erfahrung des Schönen wohl kaum 

10	 Betrachtet man die Begriffe „Kunst“ bzw. „können“ in etymo-
logischer Hinsicht, scheint die Bedeutung „kennen“ sogar pri-
mär zu sein. „Die Bedeutung ist neben ‚kennen‘ auch ‚können, 
vermögen‘.“ (Kluge, 1995, S. 471). Gerd Haeffner schließt seine 
Überlegungen zur Sinnfrage des Menschen mit der Bemer-
kung, dass sich „der Sinn, der das Leben im letzten lebenswert 
macht, […] aus dem Geschenk freier Anerkennung [ergibt], 
die ihrerseits die Anerkennung, die ihr eventuell antwortet, 
wiederum als Geschenk, nicht als Gegenleistung nehmen 
kann. Das ist wohl das Höchste, was Menschen leisten kön-
nen, und das Höchste, was sie erhalten können. Darin scheint 
also auch der Sinn der Freiheit und damit der zentrale Sinn 
des Daseins zu liegen“ (Haeffner, 2005, S. 250).

auf den Punkt bringen. Ins Zwischenmensch-
liche gewendet, verweist diese Formel auf das 
Phänomen der Liebe im umfassenden, nicht ro-
mantisch verkürzten Sinn. Diese Liebe birgt –  
„wenn anders Befreiung auch ein Gesundwer-
den ist“ (Vetter, 1992, S. 229) – ein großes heilsa-
mes Potential, das gerade auch die Psychothera-
pie zu erschließen versucht. Die Utopie dieser 
Liebe, ihr Außerhalb der alltäglichen Bezüge 
von Erwartung und Anpassung, Gleichgül-
tigkeit und Wille zur Macht, fasst Theodor W.  
Adorno in die bekannte Sentenz: „Geliebt wirst 
du einzig, wo du schwach dich zeigen darfst, 
ohne Stärke zu provozieren“ (Adorno, 2014, S. 
255).

Und noch eine dritte Formel zur abschlie-
ßenden Verdeutlichung: „Der höchste Grund 
der Arznei ist die Liebe“, schreibt der Arzt und 
Naturphilosoph Paracelsus (1493-1541) in der 
ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts, lange Zeit 
vor der Erfindung der modernen Psychothera-
pie (Paracelsus 1979, 119). Wohlgemerkt, nicht 
vom einzigen und auch nicht von einem hinrei-
chenden, sondern vom „höchsten“ Grund der 
Arznei ist die Rede – einer „Arznei“ also, die die 
Dimensionen des Geistigen, Psychischen und 
Zwischenmenschlich-Kommunikativen we-
der marginalisiert noch naturalisiert, sondern 
grundlegend ernst nimmt. Dieser Satz enthält, 
damals wie heute, weniger eine Feststellung 
als vielmehr einen lebenspraktischen Appell, 
der wiederum nicht nur Professionalisten im 
Gesundheits-, Erziehungs- und Sozialbereich, 
sondern letztendlich jeden Menschen betrifft, 
zumal wir alle eine gewisse Verantwortung für 
das Wohlergehen unserer Mitmenschen tragen.

Literatur

Adorno, Th. W. (2014). Minima Moralia. Reflexionen 
aus dem beschädigten Leben. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Ende, M. (1973). Momo, oder die seltsame Geschich-
te von den Zeit-Dieben und von dem Kind, das 
den Menschen die gestohlene Zeit zurückbrachte. 
Stuttgart: Thinemanns.

Habermas, J. (2008). Erkenntnis und Interesse. Mit 
einem Nachwort von Anke Thyen. Hamburg: 
Meiner.

Haeffner, G. (2005). Philosophische Anthropologie. 4., 
durchges. und erg. Aufl. (Grundkurs Philoso-
phie 1). Stuttgart: Kohlhammer.

Harrer, M. & Weiss, H. (2016). Wirkfaktoren der 
Achtsamkeit – wie sie die Psychotherapie verän-
dern und bereichern. Stuttgart: Schattauer.

Heidegger, M. (1985). Nietzsche: Der Wille zur Macht 
als Kunst. Hrsg. von Bernd Heimbüchel. (GA 
43). Frankfurt a. M.: Klostermann.



L. Hartl110

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Heidegger, M. (2005). Der Ursprung des Kunstwer-
kes. Mit einer Einführung von Hans-Georg 
Gadamer. (RUB 8446). Stuttgart: Reclam.

Kluge, F. (1995). Etymologisches Wörterbuch der deut-
schen Sprache. Bearbeitet von Elmar Seebold. 
23., erw. Aufl. Berlin, New York: de Gruyter.

Laplanche, J. & Pontalis, J.-B. (Hrsg.) (1980). Das  
Vokabular der Psychoanalyse. (stw 7). Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp.

Nietzsche, F. (1999): Sämtliche Werke. Kritische Stu-
dienausgabe (KSA). Hrsg. von Giorgio Colli 
& Mazzino Montinari. Berlin, New York: de 
Gruyter/dtv.

Paracelsus (1979). Vom Licht der Natur und des Geis-
tes. Eine Auswahl. (RUB 8448). Stuttgart: Re-
clam.

Platon (2007). Symposion. In: ders., Sämtliche Wer-
ke. (Bd. 2). Übersetzt von Friedrich Schleier-
macher, neu hrsg. von Ursula Wolf. Hamburg: 
Rowohlt.

Pöltner, G. (1985). Die Erfahrung des Schönen. In 
Pöltner, G. & Vetter, H. (Hrsg.), Theologie und 
Ästhetik. Wien: Herder.

Pöltner, G. (2008). Philosophische Ästhetik. (Grund-
kurs Philosophie 16). Stuttgart: Kohlhammer.

Seel, M. (2003). Ästhetik des Erscheinens. (stw 1641). 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Seel, M. (2007). Über die Reichweite ästhetischer 
Erfahrung. In ders., Die Macht des Erscheinens 
(S. 56-66). Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Vetter, H. (1992). Heideggers Denken und die Psy-
chotherapie. In R. Kühn & H. Petzold (Hrsg.), 
Psychotherapie & Philosophie. Philosophie als 
Psychotherapie? (S. 225-256). Paderborn: Junfer-
mann.

Wurmser, L. (2013). Urscham und tragischer Teu-
felskreis. Vortrag, gehalten am 07.03.2013 in 
der Aula der Karl-Franzens-Universität Graz 
im Rahmen des Kongresses „Sucht & Spiri-
tualität: Ein interkultureller Dialog“. http://a- 
research.info/kongress-2013-vortraege.

Anhang

Lukas Hartl
Schönheit und Psychotherapie
Facetten einer Wechselbeziehung 
ca. 160 Seiten, 12x19 cm, Hardcover
ISBN 978-3-93888086-9
Berlin: Parodos.
Preis: ca. € 30,00 (D)/ca. € 30,90 EUR (A)/ 
ca. 40,00 CHF UVP
Erscheinungstermin: Herbst/Winter 2016

Was hat Schönheit mit Psychotherapie zu tun? 
Mehr, als es auf den ersten Blick den Anschein 
hat. Sofern das Schöne aus einer jahrhunder-
telangen ästhetischen Engführung befreit und 
in seiner ganzen, vor allem auch ethischen 
Tragweite gesehen wird. Diesen Versuch un-
ternimmt der Autor in Anlehnung an Philo-
sophen wie Heidegger, Nietzsche, Martin Seel 
und Günther Pöltner. Als roter Faden entlang 
verschiedener therapeutisch relevanter Spiel-
arten des Schönen erweist sich dabei eine spe-
zifische Gelassenheit: kein bloßes laissez-faire, 
kein weltfremder Rückzug in „schönen Schein“, 
vielmehr ein aktives Sein-Lassen und Zur-Gel-
tung-Bringen. Diese eigentümliche Aktivität 
kennzeichnet sowohl das ästhetische Wahr-
nehmen und künstlerische Schaffen, als auch –  
in gewisser Weise sogar ursprünglicher –  
die zwischenmenschlich-therapeutische Be-
ziehungsgestaltung, die einen grundlegenden 
Wirkfaktor der meisten heute gängigen Psycho-
therapieverfahren darstellt. Schönheit erweist 
sich so gesehen als ein Moment, das die psycho-
therapeutische Praxis nicht nur beiläufig (etwa 
im kunsttherapeutischen Rückgriff auf ästheti-
sche Mittel), sondern im Kern betrifft.

Inhaltsübersicht

Einleitung

I.	� Ausgang von den Künstlerischen  
Therapien: Schönheit als „Ästhetische 
Erfahrung“

1 	 Was heißt ästhetisch wahrnehmen?
1.1 	� Ästhetisches Subjekt:  

ein Spiel der Erkenntniskräfte



Heil-Kunst: Parallelen zwischen Kunst und Psychotherapie 111

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

1.2 	� Ästhetisches Objekt: 
 ein Spiel der Gestalten

1.3 	 Umwertung mancher Werte
1.4 	R ückgang auf die Gegenwart
2 	 Sein oder Schein
3 	 Schule der Wahrnehmung
4 	� Interesselosigkeit als „höchste  

Anstrengung“
5 	� Exkurs: Ästhetik und Phänomenologie

II.	� Die ästhetische Deutung des Schönen 
und warum sie zu kurz greift

1 	� Voraussetzungen der neuzeitlichen  
Metaphysik

1.1 	 Wahrheit als Richtigkeit der Aussage
1.2 	 Schönheit als subjektives Gefühl
1.3 	� Trennung des Schönen, Guten und  

Wahren
2 	� Heideggers Kritik: Wahrheit als  

Unverborgenheit des Seienden
2.1 	 Verschiedene Arten, (wahr) zu sein
2.2 	 Wahrheit im Kunstwerk
2.3 	� (Therapeutische) Implikationen über die 

Kunst hinaus

III.	 Die Erfahrung des Schönen
1 	 Strukturmomente von Erfahrung
2 	� Sich-Befinden zwischen Offenheit und 

Verschlossenheit
2.1 	� Die welterschließende Bedeutung der 

Stimmung
2.2 	� Existenzphilosophischer Vorrang der 

Angst
2.3 	� Anthropologie der „gehobenen Stim-

mungen“
2.3.1 	Verwandelter Welt- und Selbstbezug
2.3.2 	Gesteigerte Gegenwart
2.3.3 	Leerer Rausch und fruchtbares Glück
2.4 	 Die Regulierbarkeit der Stimmungen

IV.	 Die Erfahrung des Schönen
1 	� Schönheit als ein „Modus von Präsenz“
2 	 „Eigensein“ und „Eigensinn“
3 	 Der Gabecharakter des Schönen
3.1 	 Sammlung zur Gegenwart
3.2 	� Staunen über das „Wunder des Seins“
3.3 	� Ehrfurcht, Zustimmung, Dankbarkeit, 

Freude

V.	� Roter Faden und zentraler Gesichts-
punkt: Sein-Lassen

1 	 Im ästhetischen Wahrnehmen
1.1 	 Erscheinen
1.2 	 Befindlichkeit
1.3 	 Zeit
2 	 In der Psychotherapie
2.1 	� Zu den künstlerischen Therapien im 

Speziellen
2.1.1 	R ückgriff auf die Sprache der Kunst
2.1.2 	� Abstrakter Gegenstand und bewegte 

Form
2.1.3 	� Leibliche Kommunikation:  

ablesendes vs. leibliches Verstehen
2.2 	 Zur Psychotherapie im Allgemeinen
2.2.1 	� Vom gegenständlich zum zwischen-

menschlich Schönen
2.2.2 	Ethische Vertiefung
2.2.3 	Menschwerdung in Beziehung
2.2.4 	�Die Bedeutung der Beziehung für die 

Psychotherapie
2.2.5 	�Charakteristika der therapeutischen 

Beziehung
2.2.6 	Was ist daran schön?
2.2.7 	Offenbare und verborgene Schönheit
3 	� Heil-Kunst: Parallelen zwischen Kunst 

und Psychotherapie

Mag. phil. Lukas Hartl
Studium der Philosophie und Musiktherapie 
in Graz und Wien;
Publikationen an der Schnittstelle dieser 
beiden Disziplinen;
Derzeit in Ausbildung zum Psychoanalytiker;
Musiktherapeut an der Universitätsklinik 
Innsbruck
lukashartl@gmx.at



112

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016, 112-122

„Nicht alles, was wir mit unseren Sinnen wahrneh-
men, zeigt sich uns in seinem ästhetischen Erschei-
nen. Aber alles, was sinnlich vernehmbar ist, ist  
einer ästhetischen Wahrnehmung zugänglich!“ 

(Sinapius, 2010, S. 15). 

Die Empfindung von Ästhetik im Sinne von 
Sinapius scheint ein universelles Phänomen 
zu sein, das nicht ausschließlich auf visuelle 
Stimuli oder Kunstrezeption bezogen werden 
kann. Sinnliche Wahrnehmungen verbunden 
mit positiv konnotierten affektiven Regungen 
in Form von ästhetischen Momenten können 
auch in der Kommunikation und in zwischen-
menschlichen Interaktionen gefunden werden. 
Eine besondere Bedeutung kommt der Ästhe-
tik in der therapeutischen Beziehung zu, wo 
sie im empathischen Gleichklang zwischen 
Geben und Nehmen dazu beiträgt, defizitäre 
Beziehungsmuster zu regenerieren. Ein zusätz-
licher Aspekt des Ästhetischen tritt vor allem in 
kunsttherapeutischen Behandlungsformen auf, 
indem das kreativ-schöpferische Element als 
verbindendes sinnliches Wahrnehmungsobjekt 
Ästhetik im Sinne einer Co-Therapeutin im Be-
handlungsprozess nutzt. Im Suchtbereich kön-
nen ästhetische Empfindungen im Rahmen der 
Kunsttherapie als nonverbale Stimulantien ein-
gesetzt werden, welche zur Korrektur selbstab-
wertender Emotionen unterstützend herange-
zogen werden. Das erweiterte Verständnis der 
Ästhetik betrifft demnach nicht nur die Welt 
der bildenden Kunst, sondern ist in sämtlichen 
Lebensbereichen vorhanden. Der Gedanke, die-
ses Potential als Therapeutikum im klinischen 
Bereich wirksam werden zu lassen, ist daher 
durchaus naheliegend (Musalek & Poltrum, 
2011; Poltrum & Heuner, 2015).

Das Konzept der Ästhetik  
im Wandel 

Der Begriff „Ästhetik“ hat seine historischen 
Wurzeln in der Philosophie des 18. Jahrhun-
derts. In Anlehnung an Aristoteles, der zwi-

schen Erfahrungen, die unmittelbar durch 
Wahrnehmung unserer Sinneskanäle vermit-
telt werden (aísthesis) und geistigen Erfahrun-
gen, die durch abstrakte Reflexion und geistige 
Einsicht gewonnen wird (nóesis), unterschied, 
definierte der deutsche Philosoph Alexander 
Gottlieb Baumgarten (1714-1762) Ästhetik als 
eine Wissenschaft der sinnlichen Erfahrungen. 
Im Gegensatz zum alltagssprachlichen Ge-
brauch geht der philosophische Ästhetikbegriff 
über das Erleben von Schönheit, Harmonie und 
Kunst hinaus und wird von Baumgarten als Al-
ternative zur Logik, die er als Lehre der Verstan-
deserkenntnis begreift, konzipiert (vgl. Koch, 
2008, S. 25). Durch sinnliche Wahrnehmung 
kann demnach Erkenntnis erworben werden, 
die gleichberechtigt neben rationalen Denkpro-
zessen steht. Ein „vollständiges“ Erkennen der 
Wirklichkeit umfasst nach Baumgarten jedoch 
beide Formen der Weltbetrachtung, die „sinn-
liche“ Erkenntnis (cognitio sensitiva) und das 
begriffliche Erkenntnisvermögen (cognito clare 
et distincta).

Im Laufe der Jahrhunderte hat das Kons-
trukt der Ästhetik eine grundlegende Wand-
lung erfahren. Im Vordergrund steht heute 
nicht mehr die subjektive Zuordnung zu Kate-
gorien wie „schön“ und „hässlich“, sondern im 
Bestreben, sich von Idealismen zu lösen, sind 
beispielsweise Fragestellungen zur direkten, 
ganzheitlichen, sinnlichen Wahrnehmung von 
alltäglichen Objekten und Prozessen ins Zent-
rum gerückt. Dieser Ansatz findet sich auch in 
der Gestalttheorie, welche von einer gewissen 
„Übersummativität“ als Gestaltmerkmal aus-
geht und einer Summe von Einzelelementen 
einen Mehrwert an Qualität zuspricht, der weit 
über die Empfindung der einzelnen sinnlichen 
Wahrnehmungen hinausgeht. In Übereinstim-
mung mit der bereits Aristoteles zugeschrie-
benen Aussage „Das Ganze ist mehr bzw. etwas 
anderes als die Summe seiner Teile“ begründete 
Christian von Ehrenfels 1890 die Gestalttheorie, 
die Wahrnehmungseffekte durch verschiedene 
Anordnungsbeziehungen in Form von Gestalt-
gesetzen zu erklären versucht. Die Gestaltpsy-

Die Ästhetik der (kunst-)therapeutischen  
Beziehung im Kontext der Suchtbehandlung

Margret Kuderer & Angela Olbrich



Die Ästhetik der (kunst-)therapeutischen Beziehung im Kontext der Suchtbehandlung 113

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

chologie beschäftigt sich daher weniger mit den 
Sinneseindrücken einzelner Merkmale wie Far-
be, Form, Licht oder akustische Qualitäten, son-
dern vielmehr mit den Gestaltungsparametern 
selbst und den Mechanismen, auf welche Weise 
Einzelelemente im Wahrnehmungsprozess zu 
einem Gesamteindruck zusammengefügt wer-
den, der letztlich eine holistische ästhetische 
Erfahrung induziert (Arnheim, 1974). 

Im 20. Jahrhundert etablierten sich unter-
schiedliche Forschungsansätze, Schönheit und 
Ästhetik mit naturwissenschaftlichen Metho-
den zu ergründen. Berlyne (1970) vertrat einen 
psychobiologischen Ansatz und erforschte die 
Bedeutung des physiologischen Arousals im 
Zusammenhang mit ästhetischen Empfindun-
gen. Er postulierte eine umgekehrt U-förmige 
Beziehung zwischen Wahrnehmungsdimen-
sionen wie Symmetrie, Neuheit, Komplexität, 
Proportionen etc. und dem Aktivierungsni-
veau und ging davon aus, dass ein mittleres 
physiologisches Erregungsausmaß mit den 
intensivsten ästhetischen Wahrnehmungen  
korreliert. 

Seit der Jahrtausendwende kommen aus ei-
ner neurokognitiven Perspektive bildgebende 
Verfahren zur Untersuchung der sogenann-
ten Neuroästhetik zum Einsatz. Forschungs-
gegenstand sind hier die neurobiologischen 
Grundlagen ästhetischer Empfindungen, etwa 
bei der Rezeption von Kunst oder Musik sowie 
bei kreativen schöpferischen Prozessen. Dabei 
wird versucht, neuronale Korrelate ästhetischer 
Empfindungen bzw. evaluativer Bewertungen 
von verschiedenen multimedialen Stimulus-
dimensionen zu erfassen. Anhand von funkti-
onellen Magnetresonanztomographie-Bildern 
(fMRT), Befunden zu ereigniskorrelierten neu-
ronalen Potentialen und cerebralen Durchblu-
tungsmustern ergibt sich ein komplexes Netz-
werk, das in ästhetischen Empfindungs- und 
Bewertungsprozessen aktiviert wird (Jacobson, 
2010). Demnach existiert kein isoliertes „ästhe-
tisches Zentrum“ im Gehirn, sondern verschie-
dene Areale – vor allem der Nucleus accumbens 
(„Belohnungszentrum“) und der entwicklungs-
geschichtlich jüngere orbitofrontale Cortex, 
der für Entscheidungs- und Urteilsprozesse 
wichtig ist – sind am Erleben der Ästhetik  
beteiligt. 

Doch warum empfinden wir manches als 
„schön“ und anderes als „hässlich“? Auf die 
Frage nach der entwicklungsgeschichtlichen 
Grundlage des menschlichen ästhetischen 
Empfindens wird aus evolutionspsychologi-
scher Sicht nachfolgend eingegangen.

Evolutionspsychologische  
Grundlagen der Ästhetik

„Evolutionary psychology extends the findings of 
Darwinian Theory to the working of the human  
psyche“. Dieser Definition von Denis Dutton 
(2003) folgend beschreibt die evolutionäre Psy-
chologie das ästhetische Empfinden des Men-
schen als das Ergebnis evolutionärer Anpas-
sung. Als zentrale Annahme der evolutionären 
Ästhetik besagt sie, dass ästhetische Wahrneh-
mung einen Evolutions- beziehungsweise Se-
lektionsvorteil darstellt und bestimmte ästheti-
sche Präferenzen daher tief in unserer Biologie 
verwurzelt sind. Ästhetisches Erleben beruht 
dabei primär auf fundamentalen ästhetischen 
Erfahrungen und den damit verbundenen af-
fektiven Reaktionen auf elementare sinnliche 
Reize. Nach Grammer et al. (2003) bedeutet das 
Konzept der evolutionär geformten Ästhetik 
eine Anbindung der philosophischen Diszip-
lin der Ästhetik an die Naturwissenschaft und 
ihre Integration in die Evolutionstheorie.

Unsere phylogenetisch erworbenen Wahr-
nehmungsmechanismen werden durch ganz 
bestimmte Schlüsselreize angeregt, die sich 
durch evolutive Nützlichkeit auszeichnen. Da-
her ist es aus Sicht der evolutionären Ästhetik 
nachvollziehbar, dass der Mensch Präferenzen 
für bestimmte optische oder akustische Struk-
turen entwickelt hat, die mit einem Überlebens- 
und/oder Reproduktionsvorteil gekoppelt sind. 
Neben Landschaftspräferenzen, die ideale Le-
bensräume und Siedlungsgebiete kennzeich-
nen, sind vor allem ästhetische Vorlieben hin-
sichtlich Körperbau und -proportionen sowie in 
Bezug auf physische Merkmale, die den repro-
duktiven Erfolg potentiell erhöhen, durch em-
pirische Untersuchungen belegt. Parallel entwi-
ckelten sich auch Vorlieben bzw. Abneigungen 
gegenüber bestimmten sozialen Szenarien, die 
im Zusammenhang mit biologischer Fitness 
eine Rolle spielten (Voland & Grammer, 2003). 
Die evolutionär geprägten ästhetischen Erfah-
rungen und Urteile orientieren sich an quali-
tativen Wahrnehmungskriterien, von denen 
in zahlreichen empirischen Untersuchungen 
Symmetrie oder Asymmetrie, Komplexität oder 
Einfachheit, Neuheit oder Vertrautheit, Propor-
tion und Komposition als bedeutsam identifi-
ziert wurden (vgl. Jacobsen, 2010). 

Vor allem Symmetrie als ästhetische Kom-
ponente evolutionär geprägter Präferenzen soll 
hier beispielhaft erwähnt werden, da diese auf 
unterschiedlichsten Ebenen unserer Kultur 
eine Rolle spielt. Die Wahrnehmung von Sym-
metrien in Gesicht und Körperbau stellt ein 
bevorzugtes Merkmal dar, weil es sich durch 
sexuelle Selektion als ein Indikator für Gesund-



M. Kuderer & A. Olbrich114

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

heit herausgebildet hat. Symmetrie – der Begriff 
leitet sich aus dem altgriechischen symmetría ab 
und ist gleichbedeutend mit Eben- oder Gleich-
maß – hat offenbar von Anfang an unsere Kul-
turgeschichte beflügelt. Bilateral symmetrische 
Formen sind nicht nur in der Natur allgegen-
wärtig, auch die Tradition des künstlerischen 
Schaffens beruht auf dem Spiel von Asymme-
trien und Symmetrien als spannungsgenerie-
rende und -lösende Elemente. Während in der 
Proportionenlehre Symmetrie als ein System 
von Maßzahlverhältnissen der Teile zueinander 
und zum Ganzen verstanden wird, woraus sich 
der später dominierende Begriff der bilatera-
len Symmetrie als Gleichheit oder Ähnlichkeit 
zweier Hälften entwickelt, bedeutet sie in der 
allgemeinen Kompositionslehre ein Gleichge-
wicht abstrakt bestimmter Pole (Schummer, 
2006). 

Wilson und Chatterjee (2005) beschreiben 
Symmetrie als die einfachste Form der Balan-
ce, die durch die ausgewogene Gewichtung von 
Elementen einen Eindruck von Einheit und Ge-
schlossenheit hervorruft. Die Autoren zählen 
daher symmetrische Anordnungen zu den be-
vorzugten Strukturen, welche einem universel-
len ästhetischen Bedürfnis nach harmonischen 
Gebilden entsprechen. Auf einer anderen, allge-
meineren Ebene der Wahrnehmungspräferen-
zen können angeborene Gestalterwartungen 
ebenfalls als Produkte evolutionärer Adaption 
verstanden werden. Durch diese phylogene-
tisch entwickelten Abstraktionen sind wir in 
der Lage, die Komplexität unserer Sinneswahr-
nehmungen nach evolutiv bewährten Maßga-
ben zu reduzieren. Ökonomische Tendenzen 
in der Wahrnehmungsorganisation bewirken 
durch Ordnungs-, Gruppierungs- und Vervoll-
ständigungsprozesse ganzheitliche ästhetische 
Eindrücke, die bestimmten Gesetzmäßigkeiten 

folgen. In der Ästhetikforschung geht man da-
bei von einer Verknüpfung von emotionalen 
und kognitiven Elementen aus, die bei der Ver-
arbeitung ästhetischer Phänomene eine Rolle 
spielen.

Modelle  
der ästhetischen Erfahrung

Aus kognitionspsychologischer Perspektive 
haben Leder et al. (2004) das Phänomen der äs-
thetischen Erfahrung anhand der Theorie der 
Informationsverarbeitung analysiert und ein 
Modell entwickelt, das ästhetische Emotionen 
und ästhetische Urteile als Resultat eines kom-
plexen kognitiven Geschehens beschreibt (siehe 
Abbildung 1). 

Bei der Verarbeitung ästhetischer Eindrü-
cke gehen die Autoren von einem fünfstufigen, 
hierarchischen Ablauf aus. In der ersten Phase 
der „Perzeptuellen Analyse“ werden wahr-
nehmungsbezogene Reize wie beispielsweise 
Kontrast, Anordnung, Farbe oder Symmetrie 
verarbeitet, welche in der Phase der „Implizi-
ten Gedächtnisintegration“ mit bisherigen Er-
fahrungen hinsichtlich Vertrautheit verglichen 
werden und eine Einordnung in Bezug auf die 
Prototypizität des wahrgenommenen Objektes 
erfahren. Diese Vergleichsprozesse, die unbe-
wusst und automatisch verlaufen, sind stark 
von früheren Erfahrungen abhängig. Eine be-
wusste Einordnung der Eindrücke nach Aspek-
ten des Inhalts oder Stils erfolgt in der dritten 
Phase, der „Expliziten Klassifikation“, welche 
generalisierbare individuelle Zuordnungssche-
mata auf einem höheren Abstraktionsniveau 
umfasst. Die weiteren Stadien „Kognitive Be-
wältigung“ und „Evaluation“ sind durch Feed-
backschleifen verbunden und prüfen in einem 

Abbildung 1

Modell  
der ästhetischen Erfahrung 

nach Leder et al. (2004)

Pre-Classification:
Artwork, Object of  
aesthetic Interest

Context: Museum – Gallery – Aesthetic Experiment

Emotional  
Affective State

previous 
experience

domain specific expertise 
declarative knowledge 

interest 
personal taste

Social Interaction 
Discourse

Aesthetic Judgement
is a result of the Evaluation 
of the Cognitive Mastering stage

Aesthetic Emotion
An emotional reaction which is 
a by-product of the processing 
stages of the models

Perceptual 
Analyses

Implicit 
Memory 

Integration
Explicit 

Classification
Cognitive 
Mastering

Complexity 
Contrast 

Symmetry 
Order 

Grouping

Famianty
 

Prototypically
 

Peak-shifts

Style
 

Content

Art-specific- 
Interpretation

Self-related- 
Interpretation

Evaluation

Cognitive State  
Understanding 

Ambiguity

Affective State  
Satisfaction

Continuous affective evaluation

automatic deliberate



Die Ästhetik der (kunst-)therapeutischen Beziehung im Kontext der Suchtbehandlung 115

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

zirkulären Prozess, inwieweit spezifische In-
terpretationen zur Ambiguitätsreduktion ge-
eignet sind und mit einem positiven affektiven 
Zustand verbunden sind. Als Ergebnis postu-
lieren die Autoren zum einen die ästhetische 
Emotion, welche als aktueller affektiver Zu-
stand in der Evaluationsphase zu verstehen ist, 
zum anderen resultiert das ästhetische Urteil 
aus der kognitiven Verarbeitung des Evaluati-
onsprozesses. 

Belke und Leder (2006) betonen, dass die 
Struktur des Modells keinem starren, seriel-
len Ablauf der einzelnen Phasen folgt, son-
dern vielmehr einen hierarchischen Prozess 
beschreibt, der Rückgriffe auf frühere Phasen 
ermöglicht und Feedbackschleifen zwischen 
den Elementen beinhaltet. Ein zentraler Aspekt 
im ästhetischen Erleben besteht dabei in der 
Annahme von affektiv positiven, sich selbst 
verstärkenden und belohnenden Momenten, 
welche im Zuge der perzeptiven Verarbeitung 
mit anschließender expliziter Bedeutungszu-
weisung und evaluativer Ambiguitätsredukti-
on gewonnen werden.

Auch Gabor Paál (2003) ist der Meinung, 
dass die biologische Reaktion auf einen ästheti-
schen Stimulus meist unbewusst abläuft, wäh-
rend ein ästhetisches Urteil eine vergleichende 
bzw. bewertende und demnach geistige Ent-
scheidung ist. In dem Versuch, ästhetische An-
sätze der Philosophie und Geisteswissenschaf-
ten mit psychologisch-naturwissenschaftlichen 
Erkenntnissen zu verbinden, führt er ästheti-
sches Erleben ebenfalls auf zwei Komponenten 
zurück. Neben der elementaren Ästhetik, die 
sich mit der affektiven Reaktion auf elementare 
sinnliche Reize beschäftigt, ordnet er alle “hö-
heren” ästhetischen Erfahrungen der Erkennt-
nisästhetik zu, welche sich mit den bestim-
menden Merkmalen ästhetischer Qualität von 
Erkenntnissen und Lernvorgängen beschäf-
tigt. Paáls kategoriale Konzeption unterschei-
det „O-Werte“, die formale Eigenschaften wie 
Ordnung oder Stimmigkeit eines Objekts oder 
einer Erfahrung bezeichnen, und „S-wertige“ 
Beziehungen, die sich aus Adaptionsreaktionen 
in zunächst fremden Situationen ergeben. Als 
Nonplusultra ästhetischen Erlebens bezeichnet 
er über „K-Werte“ vermittelte Erfahrungen. Da-
runter fallen kreative Handlungen, die mit ei-
nem sogenannten „Flow“-Erlebnis verbunden 
sind, bei dem die Aufmerksamkeit auf einen 
eng umgrenzten Stimulusbereich fokussiert 
ist. Diese Art autotelischer Erfahrung wird in 
der Tradition nach Mihaly Csikszentmihalyi 
als „jenseits von Angst und Langeweile“ (1993, 
S. 69) beschrieben und kann insbesondere in 
künstlerisch-kreativen oder spielerischen Akti-
vitäten möglich und erlebbar gemacht werden.

Mittlerweile belegen vielfältige Befunde aus 
der Neurowissenschaft die Modelle von Leder 
et al. (2004) oder Paál (2003) und zeigen, dass 
bei lustvollen, sinnlichen Empfindungen an-
dere neuronale Strukturen im Gehirn aktiviert 
werden als bei bewussten und verbalisierbaren 
ästhetischen Urteilen. Bei unmittelbaren ästhe-
tischen Eindrücken oder „O-Werten“ sind eher 
Bereiche des limbischen Systems aktiv, wäh-
rend in ästhetische Urteile als Resultat kogniti-
ver Prozesse vor allem Areale der Großhirnrin-
de involviert sind.

Ästhetik  
in der verbalen Interaktion

Die Modellvorstellungen zu ästhetischem Er-
leben wurden hauptsächlich auf der Basis von 
visuell-perzeptiven Eindrücken – zum Beispiel 
bei der Kunstrezeption – und deren Verarbei-
tung konzipiert. Im therapeutischen Setting er-
weist sich dieses Bedeutungsspektrum jedoch 
als zu eng gefasst und bedarf einer Auswei-
tung, wie auch Sinapius (2010, S. 17) schon be-
merkt hat: „Ästhetische Wahrnehmungen können 
sich auf alle Objekte, Ereignisse oder Handlungen 
beziehen, die mit den Sinnen wahrnehmbar sind.“ 

Demzufolge kann im Prinzip alles Gegen-
stand einer ästhetischen Erfahrung werden 
und der in diesem Kontext verwendete Ästhe-
tikbegriff kann sich auch auf kommunikative 
und interaktive Handlungen wie jenen zwi-
schen TherapeutIn und PatientIn beziehen. In 
einem solchermaßen erweiterten Bedeutungs-
spektrum können anhand verschiedenster Kri-
terien auch soziale Interaktionen in Bezug auf 
ästhetische Aspekte analysiert werden. 

Die ästhetische Qualität von Kommunika-
tion und zwischenmenschlichen Interaktionen 
ist ein noch relativ junges Forschungsgebiet. Es 
nimmt dabei Anleihe an anderen Gebieten, wie 
den neuen Medien, modernem Produktdesign 
oder den partizipativen Kunstströmungen, die 
sich intensiv mit Definition, Gestaltung und 
Wirkung von ästhetischer Interaktion aus der 
Sicht des Rezipienten oder Nutzers befassen. 

Zum Thema Ästhetik der Kommunikation 
haben Baxter und DeGooyer (2001) verschiede-
ne Charakteristika der Konversation anhand 
empirischer Daten zusammengefasst. Als über-
geordnetes ästhetisches Prinzip in der sprach-
lichen Interaktion identifizierten die Autoren 
dabei Erfahrungen, welche einen Eindruck 
von Einheit, Geschlossenheit oder Ganzheit 
verstärken oder vollenden. Ein solcher Aspekt 
der Vervollkommnung kann sich dabei auf das 
Selbst, auf persönliche Beziehungen oder eine 
Verbundenheit zwischen Mensch und der Na-



M. Kuderer & A. Olbrich116

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

tur oder Gott beziehen. Dieses höchst positiv 
erlebte ästhetische Moment in der Kommunika-
tion (Completion of Self through Other) entspricht 
dem Konzept von Mutualität oder Aufeinan-
derbezogensein, das durch Martin Bubers Zitat 
„Der Mensch wird am Du zum Ich“ (S. 37) höchst 
treffend ausgedrückt werden kann. Nach Buber 
(1997) findet alles menschliche Dasein in Bezie-
hung zu anderen statt, er sieht die Erfahrung 
eines Du als Bedingung für die Erfahrung des 
Ich und geht davon aus, dass Krankheiten der 
Seele ihren Ursprung in Störungen der Bezie-
hungen haben. Diese sind erst durch die Er-
fahrung heilsamer Beziehungen – wie sie im 
therapeutischen Setting möglich sind – einer 
Veränderung und Entwicklung zugänglich. 
Im kommunikativen Prozess wird das Gefühl 
der Ganzheit durch Unterstützung, Feedback, 
Bestätigung oder Bekräftigung im Gesprächs-
partner erzeugt. 

Als ein weiteres charakteristisches Element, 
das von vielen als ästhetisch im kommunikati-
ven Austausch empfunden wird, kann das Her-
stellen einer zeitlichen Verbindung zwischen 
Gegenwart und Zukunft (Temporal Conrinuity: 
Present-to-Future) gesehen werden. Indem im-
plizit eine Art zeitliche Kontinuität ausgedrückt 
wird, kann der Ganzheitsaspekt auf der Bezie-
hungsebene über ein zukünftiges Fortbestehen 
angenommen werden. Als weitere ästhetische 
Merkmale in der verbalen Interaktion werden 
von den Befragten folgende Gesprächskompo-
nenten eingeschätzt: Ganzheitliche, gegenwär-
tige und Erinnerungen an frühere gemeinsame 
Beziehungsmomente in Form von Reminis-
zenzen, gemeinsames Lachen in belanglosen 
Unterhaltungen, erlebte Einheit im Austausch 
über metaphysische Themen und tiefgehende 
Gespräche, in denen sich ein Kommunikations-
partner dem anderen seelisch öffnet. 

Zusammenfassend beruht ästhetisch erleb-
te Kommunikation nach Baxter und DeGooy-
er auf der Herstellung eines Ganzheitsgefühls 
durch sprachliche Muster, die auf Vervollstän-
digung des Selbst, auf synchrone Interaktio-
nen, spirituelles Einheitserleben und auf Be-
ziehungskontinuität abzielen. Wie es Tannen 
bereits 1984 in einem eloquenten Vergleich 
ausdrückte, ähnelt eine perfekt abgestimmte 
Konversation einer künstlerischen Erfahrung. 
Die Befriedigung, die durch geteilte Rhythmen, 
gemeinsame Wertschätzung feinster Nuan-
cen und wechselseitigem Verständnis ausgeht, 
übersteigt bei weitem die Bedeutung der ausge-
tauschten Wörter oder die Freude darüber, die 
Botschaft des anderen verstanden zu haben. Die 
Worte des Autors „It gives a sense of coherence in 
the world” (S. 152) beschreiben die Stimmigkeit 
und Kohärenz, die als ästhetische Dimensio-

nen in kommunikativen Interaktionen erlebbar 
gemacht werden können. Diesem ästhetischen 
Aspekt in der (verbalen) Interaktion kommt im 
therapeutischen Kontext aufgrund der heilsa-
men Wirkung große Bedeutung zu. 

Beziehung  
im therapeutischen Setting

Nach einer Definition des Soziologen Max We-
ber (1922) sind soziale Beziehungen durch „ein 
aufeinander gegenseitig eingestelltes und dadurch 
orientiertes Sichverhalten mehrerer“ (S. 13) charak-
terisiert. Dieser innewohnende Aspekt der Re-
ziprozität als ein elementares Prinzip menschli-
chen Handelns kann auch als grundlegend für 
jede Interaktionsform im klinisch-therapeuti-
schen Setting betrachtet werden. Die Rahmen-
bedingungen solcher Beziehungsformen um-
fassen dabei nach Frank und Frank (1991) eine 
gewisse Besonderheit des Beziehungsarran-
gements, welches durch das definierte Setting 
nachhaltig Sicherheit für die Hilfesuchenden 
gewährleistet und ein plausibles Erklärungs-
modell für das Auftreten der bestehende Symp-
tomatik liefert. Zum anderen wird gleichzeitig 
Hoffnung induziert, diese Problematik mittels 
therapeutischer Riten und Techniken und in 
Allianz mit einer dementsprechend befähig-
ten bzw. ausgebildeten Person überwinden zu 
können. In den einzelnen Therapierichtungen 
kommen zu diesem Zweck unterschiedliche 
Interventionsstrategien zum Einsatz, welche 
sich in ihrer symptomorientierten, ressourcen-
bezogenen, konfrontativen, deutungsfokussier-
ten, etc. Ausrichtung wesentlich unterscheiden 
können. 

Derzeit besteht jedoch ein schulenübergrei-
fender Konsens dahingehend, dass die thera-
peutische Beziehung an sich einen effektiven 
Wirkmechanismus in der Behandlung von psy-
chischen Erkrankungen darstellt. In der psy-
choanalytischen Tradition dient der Vorgang 
der Übertragung – d.h. die Reaktivierung in-
dividueller Interaktionsmuster im therapeuti-
schen Prozess – seit jeher als direkter und maß-
geblicher Wirkfaktor in der Behandlung. Neben 
den psychodynamischen Therapien, welche der 
therapeutischen Beziehung demnach bereits 
in ihrer Gründungsphase eine zentrale Rolle 
zuerkannten, wird heute auch in der Verhal-
tenstherapie die Beziehung zwischen PatientIn 
und TherapeutIn als bedeutsames Medium der 
Veränderung eingeschätzt. So konstatiert auch 
Jeffrey Young (2003), der die kognitiv-verhal-
tenstherapeutischen Therapieformen um das 
Behandlungsmodell der Schematherapie er-
weiterte, dass die therapeutische Beziehung als 



Die Ästhetik der (kunst-)therapeutischen Beziehung im Kontext der Suchtbehandlung 117

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

wirksames Mittel gegen dysfunktionale Sche-
mata fungiert. 

Auch in Bezug auf die kognitiven therapeu-
tischen Richtungen beschreibt Holm-Hadulla 
(2000) verschiedene Elemente der therapeuti-
schen Beziehung als wesentliche Determinan-
ten des Therapieerfolgs. Sowohl das Vertrauen 
der KlientInnen als auch das Interesse sowie 
die Kompetenz der TherapeutInnen können 
das Ergebnis in der kognitiven Verhaltensthe-
rapie positiv beeinflussen. Weiters erfolgt in 
lerntheoretisch orientierten Richtungen eine 
Aktivierung von Selbstwirksamkeit bei den 
Behandelten, welche vorrangig in Abhängig-
keit von der therapeutischen Beziehungsquali-
tät angeregt wird. In den erlebnisorientierten 
Therapieformen hingegen, unter welchen der 
Autor die klientenzentrierte Gesprächsthera-
pie, die Gestalttherapie, existentielle Therapie-
formen sowie integrative Therapien subsum-
miert, wird die therapeutische Beziehung per 
se als heilsam erlebt – die Beziehung selbst ist 
die Therapie. Über die therapeutische Interak-
tion hinaus wurden aktives Engagement, Ver-
stehen und Authentizität als positiv wirksame 
Faktoren empirisch identifiziert. In kunstthe-
rapeutisch und kreativ ausgerichteten Behand-
lungsformen eröffnet die Beziehung zwischen 
Klientinnen und TherapeutInnen einen erwei-
terten Raum, welcher in Verbindung mit dem 
Medium bzw. dem künstlerischen Objekt oder 
kreativen Prozess in einer triangulären Wech-
selwirkung zum Behandlungserfolgt beiträgt. 
Knill (2009) spricht in diesem Zusammenhang 
von der „therapeutischen Triade“. 

Hilarion Petzold (1980), der Begründer der 
integrativen Psychotherapie, bezeichnet den 
Therapeuten oder die Therapeutin selbst als 
das zentrale Element einer guten Therapie, 
wobei er Einfühlung, Klarheit, Trennschärfe, 
Tragfähigkeit und Kreativität für den Behand-
lungserfolg als ausschlaggebend erachtet. Er 
geht weiters davon aus, dass der überwiegende 
Teil seelischer Erkrankungen durch misslunge-
ne zwischenmenschliche Beziehungen verur-
sacht wird. In Folge sieht Petzold die Chance 
auf Heilung in einer gelingenden Beziehung, 
welche im therapeutischen Setting angeboten 
und erlebt wird. 

Da die Beziehung zwischen Therapeu-
tIn und PatientIn nicht nur die unmittelbare 
Voraussetzung für therapeutisches Handeln 
darstellt, sondern auch häufig eine oder sogar 
„die“ für den Behandlungserfolg entscheiden-
de Funktion einnimmt, stellt sich die Frage nach 
entwicklungspsychologischen Grundlagen der 
emotionalen Beziehungsfähigkeit, welche auf 
den individuellen frühkindlich erworbenen 
Bindungsmustern basiert. 

Bindungstheorien  
und Psychotherapie

Die Bindungstheorie nach Bowlby (2010) be-
schäftigt sich mit der ursprünglichen emotiona-
len Beziehung eines Kindes an seine ersten Be-
zugspersonen und geht von einem biologischen 
Grundbedürfnis des Menschen aus, eine enge, 
intensive Beziehung zu seinen Mitmenschen 
aufzubauen. Das kindliche Bindungsverhalten 
wird dabei vom Autor als die Absicht definiert, 
in bestimmten – beispielsweise in angsteinflö-
ßenden – Situationen mit anderen Menschen in 
Kontakt zu treten und ihnen nahe sein zu wol-
len. Primäre Bezugspersonen werden dabei als 
externe Regulationshilfen zur Bewältigung der 
auftretenden negativen Emotionen herangezo-
gen. 

Laut Brisch (2011, S. 36) stellt ein Bindungs-
system in Bowlby’s Paradigma „(…) ein primä-
res, genetisch verankertes motivationales System 
(…)“ dar, „das in gewisser biologischer Präformiert-
heit nach der Geburt aktiviert wird und überlebens-
sichernde Funktionen hat“. Die Bindungsqualität 
einer frühen dyadischen Beziehung bezieht 
sich dabei auf unterschiedliche Verhaltensstra-
tegien des Kindes im Umgang mit Stressoren, 
wobei eine grundsätzliche Unterscheidung 
von „sicherer“ versus „unsicher-ängstlicher“ 
Bindung getroffen wird. Nur bei „sicheren“ 
Interaktionen zwischen den beteiligten Bin-
dungspersonen kann das Kind ein adäquates 
Explorationsverhalten entwickeln, das zu stei-
gender Autonomie und Unabhängigkeit führt 
und als Grundlage für aktuelle und zukünftige 
zwischenmenschliche Beziehungen fungiert.

Mit zunehmenden emotionalen und kog-
nitiven Fähigkeiten entwickeln Kinder innere 
Arbeitsmodelle als Repräsentation ihrer Bin-
dungsschemata. Diese können auch in Tren-
nungssituationen aktualisiert werden, sie stüt-
zen sich auf die Organisation von Emotionen 
und interpersonellen Zielen und gewinnen mit 
der Zeit an Stabilität (Brisch, 2011). In der frühen 
Kindheit geprägte Interaktions- und Bindungs-
muster bestimmen dabei nicht nur die spätere 
Beziehungsfähigkeit, sondern sie beeinflussen 
auch maßgeblich die soziale Anpassungsfähig-
keit und das Selbstkonzept eines Individuums, 
indem erlernte Erwartungen bezüglich des 
Verhaltens der Sozialpartner übertragen wer-
den. Störungen in dieser sensiblen Phase füh-
ren zu auffälligen Bindungsmustern, welche 
häufig bereits in den ersten fünf Lebensjahren 
manifest werden und sich zu überdauernden 
Einschränkungen im Beziehungsverhalten und 
sogar in Richtung Persönlichkeits- und Verhal-
tensstörung oder psychosomatischer Sympto-
matik ausweiten können. 



M. Kuderer & A. Olbrich118

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Eine Klassifizierung pathologischer Ent-
wicklungen des kindlichen Bindungsverhal-
tens findet sich im ICD-10 (International Sta-
tistical Classification of Diseases and Related 
Health Problems). Hier steht der Reaktiven 
Bindungsstörung (F 94.1), welche gehemmtes 
Bindungsverhalten und eingeschränkte Inter-
aktionsfähigkeit umfasst, die Bindungsstörung 
mit Enthemmung (F 94.2) gegenüber, die sich 
auf ein nicht-selektives, undifferenziertes Be-
ziehungsverhalten mit Distanzlosigkeit bezieht. 
Neben diesen gravierenden Entwicklungsstö-
rungen aufgrund mangelnder, unsicherer oder 
ambivalenter Bindungssysteme sieht Brisch 
(2011) auch einen Zusammenhang mit dem 
Auftreten von Suchtverhalten und fehlgelei-
teter Befriedigung der Bindungsbedürfnisse. 
Werden Bindungswünsche nicht durch körper-
liche Nähe und Fürsorge erfüllt, sondern per-
manent durch Nahrungsangebote oder auch 
Deprivationserfahrungen ersetzt, kann sich die 
Suche nach Bedürfnisbefriedigung auf andere 
Objekte ausweiten und in einem Suchtverhal-
ten resultieren. Dem Autor zufolge hat der Bin-
dungssuchende „… eine pathologische Bindung 
an seinen Suchtstoff als Surrogat für eine echte Bin-
dungsperson entwickelt“ (S. 108).

Aus bindungstheoretischer Perspektive hat 
eine Einordnung von diversen psychischen 
Störungsbildern als Krankheit der Beziehungs-
fähigkeit daher gewiss ihre Berechtigung. Die 
therapeutische Beziehung bietet hier einen si-
cheren Rahmen zum Aufbau neuer Bindungs-
erfahrungen, die mit verlässlichen Strukturen 
zur Stabilisierung bei Stress- und Affektre-
gulation beitragen. Vor dem Hintergrund der 
Psychotherapie als Übungsfeld für soziale Be-
ziehungsgestaltung erscheinen das interper-
sonale und emotional geprägte therapeutische 
Geschehen und die neu erworbene Bindungs-
sicherheit zur Korrektur von maladaptiven Be-
ziehungsstrategien durchaus geeignet.

Die zentrale Bedeutung der Beziehung für 
jedes therapeutische Handeln wird heute von 
keiner therapeutischen Richtung mehr bestrit-
ten. Nach Lambert und Barley (2001) sollten sich 
TherapeutInnen jedoch darüber bewusst sein, 
dass die Entwicklung und Aufrechterhaltung 
der therapeutischen Beziehung häufig sogar 
die primär kurative Komponente darstellt. Als 
unterstützend in diesem Prozess können ästhe-
tisch erlebte Interaktionen die Beziehungsqua-
lität stärken und positiv beeinflussen.

Suchterkrankung  
und der therapeutische Prozess

Eine wirkungsvolle Behandlung von Patien-
tInnen mit Abhängigkeitserkrankungen setzt 
eine tragfähige Beziehung voraus, welche sich 
dynamisch an die jeweiligen Bedürfnisse in 
verschiedenen Phasen des therapeutischen Pro-
zesses anzupassen vermag. Da zu Beginn der 
Therapie oft keine stabile intrinsische Ände-
rungsmotivation vorliegt, zeigen Suchtkranke 
häufig eine ausgeprägte Ambivalenz, sich nä-
her auf eine Behandlungssituation einzulassen. 
Diesen Tendenzen zur gleichzeitigen Vermei-
dung und Suche nach Hilfe sollten Therapeu-
tInnen mit Akzeptanz und Toleranz begeg-
nen, um eine Atmosphäre der Sicherheit und 
Hoffnung zu vermitteln. Lüdecke et al. (2010) 
sprechen in diesem Zusammenhang von einer 
passageren „funktionellen Beelterung“, welche 
eine korrigierende Bindungserfahrung und 
damit eine Entkoppelung der Verbindung von 
Substanzkonsum als Surrogat für maladaptive 
Bindungsmuster ermöglicht.

Gleichzeitig können bei SuchtpatientInnen 
neben der Entzugssymptomatik und einer Rei-
he von Komorbiditäten häufig massive selbstab-
wertende Prozesse beobachtet werden, die sich 
in Form von Minderwertigkeit, Scham, Angst 
und Einsamkeit ausdrücken und meist hart-
näckig persistieren (Lammers, 2007). Die be-
reits von Carl Rogers als Empathie, Kongruenz 
und Akzeptanz festgelegten TherapeutInnen-
Merkmale, welchen durch einen wertschätzen-
den Umgang zur Korrektur dieser pathogenen 
Selbstabwertungen beitragen können, gelten in 
therapeutischen Beziehungssystemen nicht nur 
in der Suchtbehandlung als besonders effektive 
selbstwertstützende Faktoren. 

Laut Grechenig (2012) kommt dem Aspekt 
der Scham in Zusammenhang mit Sucht beson-
dere Bedeutung zu, da diese sowohl im Vorfeld 
für die Entwicklung und Aufrechterhaltung 
eines Suchtprozesses als auch als mögliche 
Folge der Suchterkrankung auftreten kann. 
Als einer der Auslöser von Scham kann nicht 
selten ein stigmatisierender Effekt durch die 
Suchtdiagnose selbst angenommen werden. 
Weiters trägt der sogenannte Kontrollverlust, 
der die fehlende Regulierbarkeit von Konsum-
menge und -frequenz bei SuchtpatientInnen 
beschreibt und ein wesentliches diagnostisches 
Kriterium der Abhängigkeitserkrankung dar-
stellt, als permanente Ursache zur Ausbildung 
von Schamgefühlen bei. Zuletzt sind die psy-
chischen Folgen von Rückfällen, die während 
einer Suchtbehandlung sehr häufig vorkom-
men, als potentielle Quellen für Schamgefühle 
bei Betroffenen zu nennen. Nach Marlatt (1985) 



Die Ästhetik der (kunst-)therapeutischen Beziehung im Kontext der Suchtbehandlung 119

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

wird ein Rückfall während einer Suchtthera-
pie als Schwäche, Versagen oder Schuld erlebt, 
durch den das Selbstbild von Abhängigen ein 
weiteres Mal zerbricht. Für Büchner (2009) steht 
neben Scham- und Schuldgefühlen der krän-
kende Aspekt – ausgelöst durch den Verlust der 
Selbstkontrolle – im Vordergrund. 

Die Behandlungsmotivation Suchtkranker 
kann als phasenhafter und oft zirkulärer Pro-
zess beschrieben werden. Ausgehend von einer 
präkontemplativen Phase mit Bagatellisierung 
des Konsumverhaltens über eine kontemplative 
Phase, in der sich ein erstes Problembewusst-
sein entwickelt, bildet sich bei Betroffenen nach 
und nach eine aktive Veränderungsmotivation 
verbunden mit einer Therapiebereitschaft her-
aus (vgl. Prochaska et al., 1986). In weiterer Fol-
ge stellt die Aufrechterhaltung der bestehenden 
Motivation im Therapieverlauf die Behandeln-
den vor eine schwierige Aufgabe, da parallel 
zur akzeptierenden Haltung auch eine verände-
rungsinduzierende Ausrichtung in Bezug auf 
das Konsumverhalten erforderlich ist. Es bedarf 
dabei einer Sensibilisierung, in welcher Situati-
on sich PatientInnen mit Suchtproblematik ge-
genwärtig befinden, um dementsprechend das 
Beziehungsangebot individuell an die aktuel-
len Bedürfnisse anzupassen. Eine Integration 
ästhetischer Erfahrungen in die therapeutische 
Praxis in Anlehnung an die „Aesthetic-based Me-
dicine“ (vgl. Poltrum, 2008) erweitert einerseits 
den Behandlungsspielraum und kann sich an-
dererseits direkt und indirekt auf die Induktion 
positiver Veränderungserwartung auswirken.

Ästhetische Aspekte  
der Kunsttherapie

Die Kunsttherapie vereint als relativ junge The-
rapieform Erkenntnisse aus den bisher erläuter-
ten Bereichen und bietet in ihrer Beziehungsge-
staltung Raum für ästhetische Erfahrungen im 
rezeptiven, intrapersonellen, aber vor allem im 
aktiven und kreativen Handeln.

Die breite Palette an kunsttherapeutischen 
Kompetenzen basiert auf Kenntnissen über 
Achtsamkeit, Phänomenologie, Existentialis-
mus, Feldtheorie, Phänomene von Übertragung 
und Gegenübertragung, Holismus etc., wie sie 
vor allem in der integrativen Gestalttherapie 
(vgl. Vidakovic et al., 2014) als ein vergleichba-
res psychotherapeutisches Verfahren gefunden 
werden können. Diese bilden die Grundlagen 
eines kunsttherapeutischen Verständnisses von 
kunstbasierten, ganzheitlich-philosophischen, 
multimedialen Ansätzen. Neben Methoden in 
der verbalen und ästhetischen Beziehungsge-
staltung stehen KunsttherapeutInnen und Pati-

entInnen zusätzlich das gesamte Feld kreativ-
künstlerischer Medien und Ausdrucksformen 
wie Malen, Formen, Bewegen, Musizieren, Spie-
len, Singen etc. zur Verfügung. Der/die Kunst-
therapeut/in ist selbst in diesen medienästheti-
schen Ausdrucksmöglichkeiten vom Kreativen 
bis zur Stufe der Kunst ausgebildet (vgl. Knill 
2005) und gemeinsam können daher diese kre-
ativ-künstlerischen Prozesse als „Stimulans des 
Lebens“ erfahren werden und führen über das 
freie Spiel von Einbildungskraft und Verstand 
zur Erfahrung der Freiheit (vgl. Poltrum, 2010). 
In diesen ästhetischen Erfahrungsmomenten 
kann die Gelassenheit zu den Dingen – auch 
zum eigenen Leben – und die Offenheit für ein 
„höheres Geheimnis“ im Sinne von Heidegger er-
möglicht werden. Mit der Gegenwärtigkeit des 
Ästhetischen kann sich Gelassenheit einstellen, 
die Offenheit und Freiheit für Veränderung erst 
zulässt (Poltrum, 2010).

Obwohl zwar auch die reine Rezeption 
von Kunst als ästhetisch und therapeutisch 
wirkend gilt und – wie bereits ausgeführt – 
in jeder therapeutischen Situation ästhetische 
Momente des Beziehungsgeschehen zu finden 
sind, schaffen ebendiese kunsttherapeutischen 
Prozesse Möglichkeiten, die über überwiegend 
verbal orientierte Therapieformen hinausge-
hen. Die Erweiterung eines bereits ästhetisch 
orientierten Beziehungsgeschehens zwischen 
KlientIn/PatientIn und TherapeutIn durch ei-
nen kreativen, kunsttherapeutischen Prozess 
bis hin zu einem entstandenen Werk (Bild, 
Objekt, Bewegung, Gedicht etc.) erzeugt eine 
neue Ebene und schafft eine Differenzierung 
in der Auseinandersetzung mit auftauchenden 
Empfindungen, Gefühlen, Gedanken oder Be-
ziehungsmomenten. Dadurch kann sowohl der 
nötige Abstand, aber auch die gewünschte An-
näherung erleichtert werden. Knill nennt jenen 
Moment, indem aus einer therapeutischen Be-
gegnung etwas Neues hervorgeht, „das unver-
mittelbare Dritte“ (Knill, 2009).

Dieser Raum der Dezentrierung (weg vom 
Problem – hin zur Lösung) bietet vielerlei Mög-
lichkeiten kunsttherapeutischer Methodik, wie 
z.B. sich kathartisch zu entladen, die Aufmerk-
samkeit zu schulen, sinnliche Erfahrungen zu 
erleben oder neu zu entdecken, sich zu erin-
nern, symbolisch zu handeln, kreative und so-
ziale Anlagen zu fördern und zu pflegen, sich 
ressourcen- und lösungsorientiert zu erfahren 
und eben nicht zuletzt, gemeinsam im generati-
ven Prozess Neues zu erschaffen.

Dieses Therapiegeschehen, in dem sich rein 
ästhetische Momente im Sinne von Alexander 
Gottlieb Baumgarten sowie die Kunst der ästhe-
tischen Beziehungsgestaltung mischen, fordert 
von KunsttherapeutInnen Wesensmerkmale, 



M. Kuderer & A. Olbrich120

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

wie sie auch aus künstlerischen Schaffungspro-
zessen bekannt sind. Knill (2009) versteht dar-
unter „gezielte verbindliche Zuwendung, Raum und 
Zeit sprengende Hingabe, gegenseitiges Durchdrin-
gen mit dem Dargestellten, loslassen können beim 
Erkennen des Werkes“. Er bemerkt weiters, dass 
die „Gültigkeit des Werkes […] unabhängig von der 
Schönheit oder Hässlichkeit des ,Gegenstandes‘“ 
sein soll und dass „… das Wesentliche […] in der 
Darstellungsweise und der gesamten Wahrnehmung 
des Werkes“ liegt (vgl. Knill, 2009, S. 115 f.).

Und so versteht Knill auch die Gestaltung 
einer professionellen, therapeutischen Bezie-
hung als kunstanalogen Prozess. Dem aktu-
ellen Prozessgeschehen wird demnach hohe 
Aufmerksamkeit zuteil und vorgefasste Überle-
gungen und Zielsetzungen werden zugunsten 
von Aktuellem oder Überraschendem oft geän-
dert. Gerade in der Suchtbehandlung, bei der 
häufig Fluktuationen in der Therapiemotivation 
oder auch durch Rückfälle bedingte Selbstwert-
einbrüche auftreten, ist Flexibilität und Kreati-
vität im therapeutischen Vorgehen vonnöten. 
In einer Therapie, die mit ästhetischen Mitteln 
arbeitet, bildet das ästhetische Objekt oder der 
ästhetische Prozess den gemeinsamen Bezugs-
punkt für Erfahrungen. Diese Momente folgen 
keinem absichtsvollen, planvollen Handeln, sie 
erfordern vielmehr ein Gewahrsein für den Au-
genblick (vgl. Sinapius, 2010). 

Für KunsttherapeutInnen bedingt dies Of-
fenheit, genaues Beobachten, bewusstes Hin-
hören und hohe Präsenz (vgl. Knill 2009). Fritz-
Ipsmiller (2009) findet dazu den Begriff der 
Achtsamkeit als Voraussetzung, um nicht auf 
die Ebene des Analysierens und Interpretierens 
reduziert zu werden, welche ein Verlassen der 
möglichen Kreativitätsdimension impliziert 
und dadurch die Aufmerksamkeit der Beteilig-
ten einengt und fixiert. Daran schließt Sinapius 
an, der in seiner Studie ästhetische Figuren the-
rapeutischer Interaktionen entwickelt hat. Mit 
einer ästhetischen Einheit aus gestalterischer 
und beziehungsdynamischer Ebene enthebt er 
in gewisser Weise kunsttherapeutische Prozes-
se sogar nachträglicher Reflexion oder Explora-
tion, um sie als therapeutisch wirksam oder be-
deutsam zu begründen. Nach Sinapius umfasst 
diese Verbindung von Ästhetik und therapeuti-
scher Interaktion dabei unter anderem Dimen-
sionen der Beziehungsdynamik, des empathi-
schen Wahrnehmungsvermögens, Aspekte des 
Vertrauens und der Sicherheit und generative 
Prozesse in Form von Veränderungsimpulsen. 
(Sinapius, 2010). In den gemeinsam, interaktiv 
durchlaufenen Beziehungs-Prozessen respek-
tiert man nach dem Recovery Prinzip (vgl. Burr 
et al., 2013) die PatientInnen als ExpertInnen für 
ihre Lebenserfahrungen. 

Gerade im Suchtkontext scheinen diese the-
rapeutischen Möglichkeiten mit ästhetischem 
Fokus sehr vielversprechend, da es „[…] bei der 
Sucht, die ja immer irgendwie eine Anästhetisie-
rung der Existenz und der Sinne darstellt […] um 
die Wiedergewinnung der ästhetischen Seite des Le-
bens“ geht. Es gilt daher „Die Anästhetisierung 
durch Drogen und Sirenen […] in der Suchtbehand-
lung durch Ästhetik und die Musen zu ersetzen“ 
(Poltrum, 2011, S. 244). 

Conclusio

Therapeutisches Handeln als ein Prozess, der 
wesentlich mit ästhetischer Erfahrung und äs-
thetischer Gestaltung zu tun hat, lässt sich un-
ter anderem aus der Perspektive evolutionspsy-
chologischer und gestalttheoretisch fundierter 
Wahrnehmungspräferenzen interpretieren. 
Zum einen finden sich in der zwischenmensch-
lichen Interaktion selbst sowohl spannungsin-
duzierende Asymmetrien, welche sich aus den 
unterschiedlichen Rollen als TherapeutIn und 
Hilfesuchende im Beziehungsgefüge ergeben, 
als auch Elemente von Symmetrie, die sich 
auf eine akzeptierende und gleichberechtigte 
Begegnungsebene zwischen den Beteiligten 
beziehen. Zum anderen können ästhetische 
Qualitäten wie eine angestrebte gegenseitige 
Vervollständigung der Kommunikationspart-
ner, synchrone Interaktionen, Einheitserleben 
und Herstellen von Beziehungskontinuität im 
therapeutischen Gespräch zum Gelingen einer 
Therapie wesentlich beitragen. 

Gerade in der Behandlung von Suchtverhal-
ten, das bei fehlgeleiteter Befriedigung früher 
Bindungsbedürfnisse meist mit Defiziten der 
Beziehungsfähigkeit verbunden ist, vergrö-
ßert eine Integration mannigfaltiger ästheti-
scher Erfahrungen den Interaktionshorizont 
im therapeutischen Setting. Als Erweiterung 
der beschriebenen zwischenmenschlichen 
Phänomene erfasst Kunsttherapie ästhetische 
Momente nicht nur auf der Beziehungsebene 
sondern auch über diverse mediale Hilfsmittel 
im kreativ-künstlerischen Prozessgeschehen. 
Kunst dient dabei als probates Mittel im thera-
peutischen Geschehen, da die Kunst nach Wag-
ner (2000) als einziges kulturelles Gebiet per se 
ganzheitlich ist.

Ging man lange Zeit davon aus, dass Ästhe-
tik als komplementär zur rationalen Erkenntnis 
zu betrachten sei, stellen aus heutiger Sicht äs-
thetische Empfindungen eine Verknüpfung aus 
emotionalen als auch rationalen Komponenten 
dar (Paál, 2003). Dies entspricht auch den Re-
sultaten der Gehirnforschung, die ein Zusam-
menwirken von limbischem System und Groß-



Die Ästhetik der (kunst-)therapeutischen Beziehung im Kontext der Suchtbehandlung 121

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

hirnrinde, d.h. von Emotion und Kognition bei 
ästhetischem Erleben stützen. Ein solches inte-
gratives Modell ästhetischer Erfahrungen kann 
somit zur Aufhebung des Dualismus zwischen 
empirischer und philosophischer Zugangswei-
se zur Ästhetik beitragen. 

Dass Ästhetik im klinischen Kontext in 
Form von kunsttherapeutischen Interventio-
nen in der Suchtbehandlung äußerst wirksam 
sein kann, wurde eindrucksvoll von Dennstedt 
(2016) belegt. Im Rahmen ihrer empirischen 
Studie an stationären alkoholkranken Patien-
tInnen konnten signifikante positive Effekte 
bei TeilnehmerInnen an der Kunsttherapie 
hinsichtlich der Ressourcen „Proaktive Einstel-
lung“, „Selbstwirksamkeit“, „Selbstmanage-
ment“ und „Sinnerleben“ gefunden werden. 
Kunsttherapie in der Alkoholabhängigkeitsbe-
handlung fördert demnach die Entwicklung 
von Resilienz sowie grundlegender Fähigkei-
ten, Krisen mit Hilfe eigener Ressourcen zu be-
wältigen. 

Ästhetische Erfahrungen in der therapeu-
tischen Beziehung können demnach auf vie-
len Ebenen als kurative Elemente eingesetzt 
werden. Die Kunsttherapie mit ihrem reichen 
Potpourri an performativen Optionen bietet in 
diesem Zusammenhang 

„… den Möglichkeitsraum an, in welchem alles ge-
schehen kann. Denn in der Kunst darf alles sein, es 
gibt keinen falschen Ausdrucksversuch.“ 

(Spreti, Martius & Förstel, 2005, S. 40).

Literatur

Arnheim, R. (1974). Art and Visual Perception: The 
New Version. Berkeley, CA: University of Cali-
fornia Press.

Baxter, L. A. & DeGooyer, D. H. jr. (2001). Perceived 
aesthetic characteristics of interpersonal con-
versations. Southern Communication Journal, 67 
(1), 1-18.

Belke, B. & Leder, H. (2006). Annahmen eines 
Modells der ästhetischen Erfahrung aus kog-
nitionspsychologischer Perspektive. In: Son-
derforschungsbereich 626 (Hrsg.), Ästhetische 
Erfahrung: Gegenstände, Konzepte, Geschichtlich-
keit. Berlin: Universität Berlin

Berlyne, D. E. (1970). Novelty, complexity, and he-
donic value. Perception & Psychophysics, 8 (5), 
279-286.

Bowlby, J. (2010). Bindung als sichere Basis – Grund-
lagen und Anwendung der Bindungstheorie. Mün-
chen: Reinhardt.

Brisch, K. H. (2011). Bindungsstörungen – Von der 
Bindungstheorie zur Therapie. Stuttgart: Klett-
Cotta.

Buber, M. (1997). Ich und Du. Hedelberg: Lambert 
Schneider. 

Büchner, U. (2009). Der Rückfall im diagnostischen 
und therapeutischen Prozess. In K. W. Bilitza 
(Hrsg.), Psychotherapie der Sucht. Psychoanalyti-
sche Beiträge zur Praxis (S. 179-190). Göttingen: 
Vandenhoeck & Ruprecht.

Burr, C., Schulz, M., Winter A. & Zuaboni, G. 
(Hrsg.) (2013). Recovery in der Praxis, Vorausset-
zungen, Interventionen, Projekte. Köln: Psychia-
trie.

Csikszentmihalyi, M. (1993). Das Flow-Erlebnis: Jen-
seits von Angst und Langeweile: im Tun aufgehen. 
Stuttgart: Klett-Cotta.

Dennstedt, J. (2016). Die Auswirkung Kunsttherapeuti-
scher Interventionen auf die Ressourcen „Selbstma-
nagement“, „Selbstwirksamkeitserwartung“ und  
„Sinnerleben“ bei stationären alkoholabhängigen 
Patientinnen. Eine empirisch-quantitative Wirk-
samkeitsanalyse. Master Thesis. Wien: Sigmund 
Freud Privatuniversität.

Dutton, D. (2003). Aesthetics and Evolutionary 
Psychology. In J. Levinson (Ed.), The Oxford 
Handbook for Aesthetics. New York: Oxford Uni-
versity Press. 

Frank, J. D. & Frank, J. B. (1991). Persuasion and heal-
ing. A comparative study of psychotherapy. Balti-
more: Johns Hopkins University Press.

Fritz-Ipsmiller, H. (2009). Ästhetische Praxis und 
Ästhetik-Prozess. In R. Hampe, P. Martius, 
D. Ritschl, F. von Spreti & P. Stalder (Hrsg.), 
KunstReiz, Neurobiologische Aspekte künstleri-
scher Therapien (S. 203-211). Berlin: Frank & 
Timme.

Grammer. K., Fink, B., Møller, A. P. & Thornholl, R. 
(2003). Darwinian aesthetics: sexual selection 
and the biology of beauty. Biological Reviews, 78 
(3), 385-407.

Grechenig, K. (2012). Aspekte der Scham in der the-
rapeutischen Arbeit mit suchtkranken Menschen. 
Master Thesis. Krems: Donau Universität.

Holm-Hadulla, R. M. (2000). Die therapeutische 
Beziehung. Psychotherapeut, 45, 124-136.

Jacobsen, T. (2010). Beauty and the brain: culture, 
history and individual differences in aesthetic 
appreciation. Journal of Anatomy, 216, 184-191.

Knill, P. & Eberhart, H. (2009). Lösungskunst, Lehr-
buch der kunst- und ressourcenorientierten Arbeit. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 

Koch, S. (2008). Zur Geschichte der psychologischen 
Ästhetik. Broschüre zum Forschungsschwerpunkt 
Psychologische Ästhetik und kognitive Ergonomie 
des Instituts für Psychologische Grundlagenfor-
schung (S. 25-43). Wien: Universität Wien, Fa-
kultät für Psychologie.

Lambert, M. J. & Barley, D. E. (2001). Research 
summary on the therapeutic relationship and 
psychotherapy outcome. Psychotherapy: Theory, 
Research, Practice, Training, 38 (4), 357-361.



M. Kuderer & A. Olbrich122

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Lammers, C. H. (2007). Emotionsbezogene Psycho-
therapie. Grundlagen, Strategien und Techniken. 
Stuttgart: Schattauer.

Leder, H., Belke, B., Oeberst, A. & Augustin, D. 
(2004). A model of aesthetic appreciation and 
aesthetic judgements. British Journal of Psychol-
ogy, 95 (4), 489-508.

Lüdecke, C., Sachsse, U. & Faure, H. (2010). Sucht –  
Bindung – Trauma. Psychotherapie von Sucht 
und Traumafolgen im neurobiologischen Kontext. 
Stuttgart: Schattauer

Marlatt, G. (1985). Relapse Prevention. Maintenance 
Strategies in the Treatment of Addictive Behaviors. 
New York: Guilford Press.

Musalek, M. & Poltrum, M. (Hrsg.) (2011). Ars Me-
dica. Zu einer neuen Ästhetik in der Medizin. Ber-
lin: Parodos.

Paál, G. (2003). Was ist schön? Ästhetik und Erkennt-
nis. Würzburg: Königshausen & Neumann.

Petzold, H. (Hrsg.) (1980). Die Rolle des Therapeu-
ten und die therapeutische Beziehung. Paderborn: 
Junfermann.

Poltrum, M. (2008). Ästhetik in der Psychiat-
rie. Aesthetic-based Medicine: Theoretische 
Grundlagen. Vortrag auf der Jahrestagung der 
Österreichischen Gesellschaft für Psychiatrie 
und Psychotherapie. Daseinsanalyse, 24, 173-
186.

Poltrum, M. (2010). Klinische Philosophie. Logos Äs-
thetikus und Philosophische Therapeutik. Berlin: 
Parodos.

Poltrum, M. & Heuner, U. (2015). Ästhetik als The-
rapie. Therapie als ästhetische Erfahrung. Berlin: 
Parodos.

Prochaska, J. O. & DiClemente, C. C. (1986). To-
ward a comprehensive model of change. In W. 
R. Miller et al. (Eds.), Treating addictive behav-
iors: Processes of change. New York: Plenum. 

Schummer, J. (2006). Symmetrie und Schönheit in 
Kunst und Wissenschaft. In W. Krohn (Hrsg.), 
Ästhetik in der Wissenschaft (S. 59-78). Sonder-
band der Zeitschrift für Ästhetik und Allge-
meine Kunstwissenschaft. Hamburg: Meiner. 

Sinapius, P. (2010). Ästhetik therapeutischer Bezie-
hungen. Therapie als ästhetische Praxis. Aachen: 
Shaker.

Spreti, F. v., Martius, P. & Förstl, H. (Hrsg.) (2005). 
Kunsttherapie bei psychischen Störungen. Mün-
chen: Urban & Fischer. 

Tannen, D. (1984). Conversational style: Analyzing 
talk among friends. Norwood: Ablex.

Treichler, M. (1996). Mensch – Kunst – Therapie: an-
thropologische, medizinische und therapeutische 
Grundlagen der Kunsttherapie. Stuttgart: Urach-
haus.

Vidakovic, I., Zeleskov-Djoric, J., Roubal, J., van 
Baalen, D., Francesetti, G. & Wimmer, B. 
(2014). Spezifische Kompetenzen von Gestaltthe-
rapeutInnen. European Association for Gestalt 

Therapy. Verfügbar unter http://www.gestalt 
therapie.at/downloads/PCQS%20German%20
23062014final.pdf [15.02.2016].

Voland, E. & Grammer, K. (Hrsg.) (2003). Evolution-
ary Aesthetics. Berlin: Springer.

Wagner, M. (2000). Stoppt das Kulturgeschwätz! Eine 
zeitgemäße Differenzierung von Kunst und/oder 
Kultur. Wien, Köln, Weimar: Böhlau. 

Weber, M. (1922). Wirtschaft und Gesellschaft. Grund-
riss der verstehenden Soziologie. Verfügbar unter 
http://www.textlog.de/weber_grundbegriffe.
html [15.02.2003]

Weischedel, W. (1992). Die Philosophische Hinter-
treppe. München: dtv.

Young, J. E., Klosko, J. S. & Weishaar, M. E. (2003). 
Schema Therapy. A Practitionar’s Guide. New 
York: Guilford.

Mag.a Margret Kuderer
Klinische und Gesundheitspsychologin  
im Anton-Proksch-Institut mit Schwerpunk-
ten in der Diagnostik und Aktivtherapie;  
Wahlpsychologin; Biofeedbacktrainerin und 
ÖBFP-Vorstandsmitglied; Notfallpsychologin 
in der Akutbetreuung Traumatisierter.
margret.kuderer@api.or.at

Mag. Angela Olbrich
Freischaffende Künstlerin, diplomierte  
Kunsttherapeutin in freier Praxis und  
am Anton-Proksch-Institut, Wien,  
Lehrtherapeutin an der Akademie für  
ganzheitliche Kunsttherapie, Wien
angela.olbrich@api.or.at
www.kunstpflege.at



123

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016, 123-126

Einleitung 

Im Anton-Proksch-Institut gibt es seit 2009 ein 
eigens für Suchtkranke entwickeltes Kinothera-
pieprogramm, in dem Filme als „Mood Stabi-
lizer“ und zur Hoffnungsinduktion eingesetzt 
werden. Weil Liebesbeziehungen neben den 
Eltern-Kind-Beziehungen, der Freundesliebe, 
der Geschwisterbeziehung und der agapei-
schen Liebe wahrscheinlich die intensivsten, 
wenn nicht die intensivsten Beziehungen über-
haupt sind und es viele Spielarten der Liebe 
und manchmal leider auch Pathologien der 
Liebe gibt, und nicht zuletzt im Hintergrund 
von psychischen Störungen Liebe immer ir-
gendwie mit Thema ist, spielen Liebesfilme in 
unserer Cinematherapie eine wichtige Rolle. 
Filme eigenen sich auf hervorragende Weise, 
Topoi des Liebens und Figuren des Begehrens 
wachzurufen, wieder an den Eros zu erinnern 
und die Sehnsucht nach der Liebe, der größten 
aller menschlichen Vermögen – psychologisch 
gesprochen der wichtigsten psychischen Res-
source – lebendig und wach zu halten.

Liebe als Medikament

„Eine neue Liebe ist wie ein neues Leben“, tönt 
es in einem alten Schlagertext (Jürgen Marcus, 
1990), die Erfahrung der Liebe öffnet das Herz 
und verleiht der Seele Flügel, heißt es bei Pla-
ton (2006, 250e-250d), Liebe ist „vis unitiva“ – 
„Vereinigungsmacht“ –, welche im Widerstreit 
liegende Gegensätze versöhnt, meinte der 
christliche Platoniker Pseudo-Dionysius und 
prägte damit eine Formel, die von Scholasti-
kern, Mystikern und modernen Philosophen 
unzählige Male kommentiert und zitiert wur-
de (Kuhn, 1975, S. 16). Die „Räumlichkeit der 
Liebe“ ist die „Heimat“ und die „Zeitlichkeit 
der Liebe“ ist die „Ewigkeit“, lesen wir beim 
phänomenologischen Psychiater Ludwig Bins-
wanger (1962), Liebe ist eine welterschließende 
Kraft und ein ganz ausgezeichnetes Phänomen, 
wenn es darum geht, heimisch in der Welt zu 

werden und sich mit dem Leben zu versöhnen, 
das zeigt der abendländische Liebesdiskurs 
von Platon (2006, 204a-213e) bis Roland Barthes 
(1988). Liebe ist nicht nur Heimat, sondern auch 
die ewige Kraft der Verjüngung, wie wir dem 
Jungbrunnen (1546) von Lucas Cranach dem 
Älteren entnehmen können, denn auf dem 
Brunnenstock im Wasserbecken, aus dem das 
verjüngende Elixier des Jungbrunnens spru-
delt, sind Venus und Amor zu sehen. Sie zeigen 
an, dass der Jungbrunnen ein Liebesbrunnen 
und die wunderwirkende Kraft der Liebe der 
eigentliche Quell immerwährender Jugend ist. 
Liebe verjüngt und hält die Seele vital, egal wie 
alt man ist. 

Selbstwertsteigerung  
und Ich-Stärkung 

Dass Liebe ein Lebenselixier erster Ordnung 
darstellt, eine Art existenzielles Medikament 
und Therapeutikum, welches das Ich stärkt und 
den Selbstwert des Liebenden steigert, ist oft 
beschrieben, besungen und dargestellt worden. 
So spricht z.B. die Figur Werther in Goethes Ro-
man: „Und wie wert ich mir selbst werde, wie 
ich – dir darf ich’s wohl sagen, du hast Sinn 
für so etwas – wie ich mich selbst anbete, seit-
dem sie mich liebt!“ (Goethe, 1988, S. 38). Doch 
nicht nur das Geliebtwerden führt zur Selbst-
wertsteigerung und zum Gefühl der ganz be-
sonderen Anerkennung, sondern bereits der 
intentionale Akt des Liebens, wenn man Nietz-
sche Glauben schenken darf. „Man scheint sich 
transfiguriert, stärker, reicher, vollkommener, 
man ist vollkommener. (…) Und nicht nur, daß 
sie das Gefühl der Werthe verschiebt. (…) Der 
Liebende ist mehr werth, ist stärker“ (Nietz-
sche, 1980, S. 299). Im Idealfall trifft der Akt des 
Liebens auf Gegenliebe und der Liebende wird 
vom Geliebten zurückgeliebt. Erst dann ist das 
Liebesphänomen vollkommen und komplett 
(vgl. Poltrum, 2013, S. 35 f.). „In der erwiderten 
Liebe bestätigen die Liebenden einander ihre 
Einzigartigkeit und ihren Wert. (…) Nur wenn 

Liebesfilme in der Suchtbehandlung

Martin Poltrum



M. Poltrum124

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

wir geliebt werden, werden wir von unseren 
Unsicherheiten erlöst, wird uns unsere Wich-
tigkeit garantiert“ (Spector Person, 1990, S. 72). 
In der Liebe fällt jeder Klassenunterschied weg, 
die Person des anderen wird um seiner selbst 
willen geliebt. Das hat Niklas Luhmann, der 
wahrscheinlich nüchternste und trockenste 
Philosoph der Liebe, sehr schön beschrieben: 
„Liebe vermittelt eine doppelte Sinnbestäti-
gung: In ihr findet man, wie oft bemerkt, eine 
unbedingte Bestätigung des eigenen Selbst, der 
personalen Identität. Hier, und vielleicht nur 
hier, fühlt man sich als der akzeptiert, der man 
ist – ohne Rücksicht auf Status und ohne Rück-
sicht auf Leistungen. Man findet sich in der 
Weltsicht des anderen erwartet als derjenige, 
der zu sein man sich bemüht“ (2008, S. 21).

Liebe führt offensichtlich zu einer Steige-
rung des Selbstwerts, das wird immer wieder 
beschrieben und stellt einen Erfahrungsgehalt 
dar, den jeder Liebende und Geliebte schon ein-
mal gemacht hat. Psychologisch, psychothera-
peutisch gesprochen ist es evident, dass Liebe 
die psychische Ressource darstellt, die es im kli-
nischen Kontext zu aktivieren gilt. 

Cinematherapie  
im Anton-Proksch-Institut

Genau das geschieht im Anton-Proksch-Institut 
durch unsere eigens für Suchtkranke entwi-
ckelte philosophische Kinotherapie. Im Rah-
men der Kinotherapie wurden zunächst von 
2009 bis 2013 Filme in voller Länge gezeigt, seit-
dem werden im Rahmen unserer „Philosophi-
schen Kinotherapie“ in wöchentlichen Sitzun-
gen (ca. 40-50 Teilnehmer pro Sitzung) jeweils 
geschnittene und ausgewählte Szenen in der 
Länge von ca. 30 Minuten appliziert. Der Vorteil 
der Auswahl bestimmter Filmszenen ist, dass 
bereits nach wenigen Minuten eine geeignete 
Gestimmtheit und affektive Rührung erzeugt 
wird, um über ein philosophisches Thema zu 
debattieren und für therapeutische Zwecke 
fruchtbar zu machen, und darüber hinaus die 
gesamte Intervention besser gelenkt und gelei-
tet werden kann. Die vielleicht augenschein-
lichste Einflusssphäre der Cinematherapie, das 
zeigen unsere Erfahrungen am Anton-Proksch-
Institut, ist die Stimmung der Rezipienten. Es 
lässt sich die These aufstellen, dass kinothera-
peutische Interventionen nicht nur direkt die 
Stimmung der Patienten beeinflussen, sondern 
dass gezielt ausgewählte Filme medikamen-
tenähnliche Effekte haben. Effekte als „Mood 
Stabilizer“, wenn man so möchte. Drückende 
Grundstimmungen, in denen Patienten das 
Vertrauen in sich und die Welt verloren haben, 

können durch Filme, die Protagonisten zeigen, 
welche ihr Leben im Durchgang durch eine 
Krise meistern, temporär gehoben werden. Das 
kann so weit gehen, dass die vermittelte und 
durch cineastische Interventionen erzeugte 
Gestimmtheit der Getragenheit eine temporäre 
emotionale Behausung schafft (vgl. Poltrum, 
2012). 

Erotische Ressourcen

Weil Liebesbeziehungen neben den Eltern-
Kind-Beziehungen, der Freundesliebe, der Ge-
schwisterbeziehung und der agapeischen Liebe 
(vgl. Poltrum, 2013) wahrscheinlich die inten-
sivsten, wenn nicht die intensivsten Beziehun-
gen überhaupt sind und es viele Spielarten der 
Liebe (Doering & Möller, 2014) und manchmal 
leider auch Pathologien der Liebe gibt (Hirsch, 
2008) und weil nicht zuletzt im Hintergrund 
von Suchterkrankungen Liebe immer irgend-
wie mit Thema ist, spielen Liebesfilme in unse-
rer Cinematherapie eine wichtige Rolle. Dabei 
geht es uns darum, den notwendigen affektiven 
Boden, die geeignete Stimmung zu erzeugen, 
damit das nach den gezeigten Filmausschnit-
ten einsetzende therapeutische Gespräch seine 
Stimmigkeit und Beglaubigung erfährt. Liebes-
filme finden nicht allein deshalb Verwendung, 
weil das Thema Liebe immer und in jeder Le-
benslage alle Menschen berührt, sondern weil 
wir gezielt die „erotischen Ressourcen“ und die 
Liebesfähigkeit unserer Patienten stärken wol-
len. Die Steigerung der Arbeits-, Genuss- und 
Liebesfähigkeit sind ja spätestens seit Freud 
Ziele der Psychotherapie, und wenn es stimmt, 
dass Liebe all das leistet, was weiter oben durch 
den Verweis auf den abendländischen Liebes-
diskurs behauptet wurde, dann ist Liebe die 
Ressource und Kraftquelle, die es zu stärken 
gilt. Neben den kognitiven, emotionalen, kör-
perlichen, finanziellen, sozialen und spirituel-
len Ressourcen gibt es auch erotische Ressour-
cen, die aktiviert werden sollen oder an die im 
Rahmen der Behandlung erinnert werden soll –  
dazu dienen Liebesfilme in der Therapie. Wir 
haben mittlerweile eine ganze Sammlung an 
filmischen Liebespaaren, die wir unseren Pati-
enten zeigen und vorstellen. So gehören Homo 
Faber, Elegy oder die Kunst zu lieben, Schlafes Bru-
der, Herr der Gezeiten, Eat Pray Love, Zerrissene 
Umarmungen, Love Happens, Die Liebenden des 
Polarkreises, Der letzte Tango in Paris, Zusammen 
ist man weniger allein, Die unerträgliche Leichtig-
keit des Seins, Beginners, Forrest Gump, Casablanca 
(vgl. Poltrum, 2014) und viele andere Filme zu 
unserem Liebesfilmrepertoire. 



Liebesfilme in der Suchtbehandlung 125

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Baustellen der Liebe 

Wenn man Ressourcen aktiviert oder im Falle 
der „erotischen Ressourcen“ an die Macht des 
Eros und des Liebesgefühls erinnert, dann be-
tont man unweigerlich auch die Baustellen und 
Problemfelder der Liebe. Gerade in der Behand-
lung von Suchterkrankungen spielen Patholo-
gien und Irritationen der Liebe eine oft nicht 
unerhebliche Rolle. Viele aktuelle Liebesbezie-
hungen unserer Patienten sind durch Sucht be-
lastet und nicht selten ist das Motiv, warum sich 
unsere Patienten in Behandlung begeben, eine 
Trennungsandrohung durch einen Partner: ent-
weder Suchttherapie oder Beziehungsabbruch! 
Viele Patienten berichten auch von negativen 
Liebeserfahrungen (Betrug, Trennung, Eifer-
sucht etc.) und haben nicht selten eine daraus 
resultierende Bindungsmüdigkeit entwickelt. 
Im schlimmsten Fall – das ist bei dependentem 
Bindungsverhalten und selbstunsicheren bzw. 
Ich-schwachen Frauen öfters zu beobachten – 
stecken die betreffenden Personen in patholo-
gischen Beziehungen. Sucht und Prostitution 
sind eine bekannte pathologische Union (vgl. 
Zurhold, 2013) und sexualisierte Gewalterfah-
rungen im Hintergrund von Suchterkrankun-
gen spielen leider ebenfalls öfter eine Rolle, als 
einem lieb ist (vgl. Andorfer, 2013). Hin und 
wieder kommt es auch vor, dass sich Patienten 
während der Therapie in einen ihrer Mitpa-
tienten verlieben. Verliebtheit, die sich in der 
Ausnahmesituation eines acht- oder zehnwö-
chigen Klinikaufenthalts zwischen Patienten 
ergibt, wäre im Prinzip eine wunderbare Sache, 
die jedem zu gönnen ist, würde sie nicht allzu 
sehr von der Hauptaufgabe der Behandlung, 
der Sanierung der Baustellen im Leben der Pa-
tienten, wegführen. Verliebte fühlen sich ganz, 
beschenkt, beglückt, frei und froh, und im Sta-
dium der akuten Verliebtheit ist alles gut und 
heil. Das ist eine wunderbare Erfahrung, ver-
leitet allerdings sehr, sich von der Therapie ab-
zulenken. Verliebtheit ist kurzfristig sogar eine 
„wundheilende“ Erfahrung, die man jedem nur 
empfehlen kann. Die Schwierigkeit ist nur die, 
dass die Heilwirkung oft nicht lange genug an-
hält und vor allem die Sucht nicht aufhält. Sel-
ten, das zeigt die Langzeiterfahrung der meis-
ten Suchttherapeuten, halten Beziehungen, die 
während des Therapieaufenthaltes geknüpft 
wurden, wirklich lange und bringen das an-
fänglich versprochene Glück. Wahrscheinlich 
müsste man das Kapitel „Verliebtheit, Sexuali-
tät und Erotik während der stationären Sucht-
behandlung“ sogar eher unter den Neben-
wirkungen auflisten, welche eine stationäre 
Suchtbehandlung haben kann. Im schlimmsten 
Fall kann es sogar dazu kommen, dass eine 

selbstunsichere und dependente Persönlichkeit 
sich der Bedrängung eines Mitpatienten nicht 
erwehrt oder nicht Nein sagen kann. So kann 
sich möglicherweise eine vergangene Über-
griffsituation wiederholen und reinszenieren 
bzw. das therapeutische Team alle Hände voll 
zu tun haben, damit das nicht passiert und die 
betreffenden Personen einsehen, dass Absti-
nenz auch hier das Gebot der Stunde ist. Sehr 
selten, aber doch noch oft genug, um hier er-
wähnt zu werden, kommt es auch vor, dass sich 
Patienten in ihre Bezugstherapeuten verlieben, 
was immer eine gewisse Herausforderung für 
die Einzeltherapie darstellt, damit die Übertra-
gungsverliebtheit gewinnbringend gelöst wird 
(vgl. Freud, 1997. 

Den Schatten des Eros überwinden

Liebesfilme werden in unserer Cinematherapie 
natürlich nicht eingesetzt, um die schwierigen 
und problematischen Spielarten der Liebe zu 
zeigen und zu vergrößern und damit unsere 
Patienten in Bezug auf Eros, Liebe und Sexua-
lität zu entmutigen. Trotz und gerade weil der 
Eros im Kontext von Suchterkrankungen viele 
Schattenseiten haben kann, setzen wir Liebes-
filme in unserer Kinotherapie ein, um über die 
Darstellung der Liebe im Film unsere Patienten 
an die Macht schöner und wertvoller Liebes-
beziehungen zu erinnern. Das Heilsame des 
Eros, der Eros Therapeutikus, soll gezeigt und 
hervorgehoben werden. Manchmal geht es in 
unserer „Liebesfilmtherapie“ auch darum, die 
Liebesvorstellungen und Liebesbegriffe unse-
rer Patienten zu erweitern und zu bereichern, 
oder aber die verschiedenen Liebesstile mit ih-
rer schönen und schmerzlichen Seite – roman-
tische Liebe (Eros), spielerische Liebe (Ludus), 
freundschaftliche Liebe (Storge), besitzergrei-
fende Liebe (Mania), pragmatische Liebe (Prag-
ma), altruistische Liebe (Agape) – durch ausge-
wählte Liebespaare im Spielfilm zu illustrieren, 
zu thematisieren und mit den Patienten darü-
ber zu debattieren (vgl. Lee, 1973; 1988).

Aus neun tiefenhermeneutischen Inter-
views mit Patienten, die an der Cinematherapie 
mit dem Schwerpunkt Liebe im Film teilge-
nommen haben (vgl. Zimmermann, 2014), aus 
Einzelnachbesprechungen bzw. aus den Rück-
meldungen der Bezugstherapeuten wissen wir, 
dass die gezeigten Filme die Patienten nach 
der Filmvorführung und der philosophisch-
therapeutischen Nachbesprechung weiter be-
schäftigen und immer wieder Thema sind. Ein 
Stück weit bleibt es jedoch ein Geheimnis, was 
Tomáš und Teresa (Die unerträgliche Leichtigkeit 
des Seins, 1988), Rick und Ilsa (Casablanca, 1942), 



M. Poltrum126

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Paul und Jeanne (Der letzte Tango in Paris, 1972), 
Tom und Susan (Herr der Gezeiten, 1991), Walter 
und Hanna (Homo Faber, 1991), Forrest und Jen-
ny (Forrest Gump, 1994), Will und Skylar (Good 
Will Hunting, 1997), Franck und Camille (Zu-
sammen ist man weniger allein, 2007), David und 
Consuela (Elegy oder die Kunst zu lieben, 2008), 
Burke und Eloise (Love Happens, 2009), Mateo, 
Lena und Ernesto (Zerrissene Umarmungen, 
2009), Oliver und Anna (Beginners, 2010) sowie 
Felipe und Liz (Eat Pray Love, 2010) mit den Ge-
fühlen der Patienten machen, wozu die Lieben-
den im Film motivieren und anregen – und das 
ist auch gut so. 

Was Liebesfilme in der Cinematherapie 
unseren Patienten in jedem Fall bringen, das 
können wir mit empirischer Evidenz sagen, ist 
Freude und Faszination. Evidenz, vom lateini-
schen Wort evidentia, in dem videre – sehen –  
steckt, meint so viel wie Augenscheinlichkeit, Of-
fenkundigkeit. Es ist evident, dass die Patienten 
von Liebesfilmen begeistert sind, das zeigt der 
spontan explodierende Applaus nach jeder ci-
nematherapeutischen Sitzung. Wie soll es auch 
anders sein? Liebe ist das Thema, das alle Men-
schen immer begeistert und interessiert – im 
Film und in der Realität.

Literatur

Andorfer, U. (2013). Sexualisierte Gewalterfahrun-
gen im Hintergrund von Suchterkrankungen. 
Rausch. Wiener Zeitschrift für Suchttherapie. The-
menschwerpunkt: Sex und Sucht, 1, 49-54. 

Barthes, R. (1988). Fragmente einer Sprache der Lie-
be. Übers v. H.-H. Henschen. Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Binswanger, L. (1962). Grundformen und Erkenntnis 
menschlichen Daseins. 3. Aufl. Basel, München: 
Reinhardt.

Doering, S. & Möller, H. (Hrsg.) (2014). Mon Amour 
trifft Pretty Woman. Liebespaare im Film. Heidel-
berg, New York: Springer.

Freud, S. (1997). Bemerkungen über die Übertra-
gungsliebe. In ders., Schriften zur Behandlungs-
technik, Studienausgabe Ergänzungsband. Hrsg. v. 
A. Mitscherlich et al. Frankfurt a. M.: Fischer.

Goethe, J. W. (1988). Die Leiden des jungen 
Werther. In ders., Werke. Hamburger Ausgabe. 
Bd. 6. Hrsg. v. E. Trunz. München: dtv.

Hirsch, M. (2008). Liebe auf Abwegen. Spielarten der 
Liebe im Film psychoanalytisch betrachtet. Gießen: 
Psychosozial-Verlag.

Kuhn, H. (1975). Liebe. Geschichte eines Begriffs. 
München: Kösel.

Lee, J. A. (1973). Colours of love: an exploration of the 
ways of loving. Toronto: New Press.

Lee, J. A. (1988). Love styles. In M. H. Barnes & R. 
J. Sternberg (Eds.), The psychology of love. New 
Haven: Yale University Press.

Luhmann, N. (2008). Liebe als Passion, Übung 
Sommersemester 1969. In ders., Liebe. Eine 
Übung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Neale, S. & Krutnik, F. (1990). Popular Film and Te-
levison Comedy. London, New York: Routledge.

Nietzsche, F. (1980). Nachgelassene Fragmente. In 
ders., Sämtliche Werke. Bd. 13. Hrsg. v. G. Colli 
& M. Montinari. München: dtv. 

Platon (2006). Phaidros. In ders., Sämtliche Werke. 
Band 2. Übers. v. F. Schleiermacher. Hamburg: 
Rowohlt.

Poltrum, M. (2012). Reiz und Rührung. Cinema-
therapie in der stationären Suchtbehandlung. 
Rausch. Wiener Zeitschrift für Suchttherapie. The-
menschwerpunkt: Film und Sucht, 3, 128-147.

Poltrum, M. (2013). Musen und Sirenen. Ein Essay 
über das Leben als Spiel. Lengerich: Pabst Sci-
ence Publishers.

Poltrum, M. (2014). „Uns bleibt immer Paris“ – 
Ewigkeit und Endlichkeit der Liebe in Casa
blanca. In S. Doering & H. Möller (Hrsg.), Mon 
Amour trifft Pretty Woman. Liebespaare im Film. 
Heidelberg, New York: Springer. 

Spector Person, E. (1990). Lust auf Liebe. Die Wieder-
entdeckung des romantischen Gefühls. Übers. v. 
C. Holfelder-von der Tann. Reinbek bei Ham-
burg: Rowohlt.

Zimmermann, S. (2014). Liebesfilme in der Cinema-
therapie. Reflexionen über Liebe und Liebeserfah-
rungen nach der Darbietung von Liebesfilmen. Un-
veröffentlichte Bachelorarbeit am Department 
für Psychologie der Sigmund Freud Privat 
Universität Wien.

Zurhold, H. (2013). Substanzkonsum im Leben von 
Sexarbeiterinnen. Rausch. Wiener Zeitschrift 
für Suchttherapie. Themenschwerpunkt: Sex und 
Sucht, 1, 42-48.

Univ. Doz. Dr. Martin Poltrum 
Philosoph, Psychotherapeut, Lehrtherapeut 
Sigmund Freud Privat Universität Wien 
m.poltrum@philosophiepraxis.com
www.philosophiepraxis.com



127

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016, 127-134

Zeit seines Lebens hat Hermann Nitsch nur eine 
große Idee verfolgt und umgesetzt: Seit rund 
sechs Jahrzehnten widmet sich der österreichi-
sche Künstler seinem „Orgien Mysterien The-
ater“ – einem durch diverse ästhetische Kom-
ponenten wie Malerei, Aktion, Installation oder 
Musik zunehmend erweiterten Gesamtkunst-
werk, in dem künstlerische und philosophische 
Ambitionen ineinanderfließen. Man mag diese 
Fixierung durchaus kritisch als Ausdruck einer 
gewissen Einfalt und eingeschränkten künst-
lerischen Kreativität bewerten. Man könnte je-
doch auch dem Journalisten und Falter-Heraus-
geber Armin Thurnher beipflichten, der Nitsch 
angesichts der öffentlichen Aufregung um die 
Aufführung des großen „6-Tage-Spiels“ des  
O.M.-Theaters im August 1998 einen Leitartikel 
gewidmet hat: „Aber wir alle haben bekannt-
lich nur einen Gedanken im Leben (wenn’s gut-
geht), und den deklinieren wir halt, so gut es 
geht […]. Der Befund, jemand habe sich ‚nicht 
weiterentwickelt‘, kann auch bedeuten, er blei-
be sich selber treu“ (Thurnher, 1998).

Mit Günter Brus, Rudolf Schwarzkogler und 
Otto Mühl gilt Nitsch als Vertreter des „Wiener 
Aktionismus“, der sich in den 1960er Jahren als 
Überbegriff für eine genuin österreichische 
Variante der Aktionskunst etablierte, dessen 
Vertreter jedoch unterschiedliche künstleri-
sche und weltanschauliche Ansätze verfolgten. 
Durch den Ankauf des Schlosses Prinzendorf 
im Jahr 1971 fand Nitsch die geeignete atmo-
sphärische Kulisse zur Durchführung größer 
angelegter Aktionen und verortete das O.M.-
Theater in der vom Weinbau geprägten Kultur-
landschaft des niederösterreichischen Wein-
viertels. 

Es soll hier nur ein Aspekt in den Aktionen 
und Werken von Hermann Nitsch beleuchtet 
werden, der jedoch für das Verständnis des 
gesamten Lebenswerks absolut grundlegend 
erscheint: Denn in seiner Kunsttheorie weist 
Nitsch immer wieder darauf hin, dass eine 
nüchterne Perspektive dem in seiner Kunst dar-
gestellten Drama nicht gerecht werden würde. 
Vielmehr ist eine im weitesten Sinn rauschhafte 

Wahrnehmung gefordert, um den Zugang zum 
abgründigen Aktionstheater zu erleichtern. 
Dahinter steht eine existenzielle Vision rausch-
haften Lebens, wie sie vom Künstler stets em-
phatisch eingefordert wird: „eine neue gattung 
mensch soll sich entwickeln, die gelernt hat zu 
feiern, der es keine mühe macht, sich für lange 
zeitabfolgen dem fest hinzugeben, sich hinzu-
geben der eigentlichen schöpferischen tätigkeit, 
dem rausch“ (Nitsch, 1995, S. 916).

Wühlen in den Tiefenschichten  
der Psyche

In der jahrzehntelangen Entwicklung des „Or-
gien Mysterien Theaters“ sind eine zunehmen-
de ästhetische Verfeinerung und Erweiterung, 
eine Entwicklung zum Monumentalen zu beob-
achten. Die zentralen Themen allerdings waren 
schon im Jugendwerk des Künstlers angelegt, 
und diese werden in den Aktionen stets erneut 
aktualisiert (Spera, 1999, S. 40). Es ist ein Werk, 
das – kurz gesagt – vom Tod her zu verstehen 
ist: In allen seinen Ausdrucksformen kreist das 
non-verbale O.M.-Theater um eine existentielle 
Auseinandersetzung mit dem Tragischen, mit 
Geburt und Tod, Lust und Schmerz, dem Sak-
ralen und dem Sinnlichen, Eros und Thanatos 
sowie generell mit den Tiefenschichten der Psy-
che und der Energetik des Unbewussten. 

Die Kunsttheorie von Nitsch knüpft im We-
sentlichen an das Spätwerk Sigmund Freuds 
an, in dem das Konzept des „Es“ als Heimat 
der Triebe, als Kessel brodelnder Leidenschaf-
ten interpretiert worden ist (Ruhs; in Tauss, 
1998). Im Herz der Aktionen soll sich exemp-
larisch die Triebnatur des Menschen zeigen. 
Das kann nur in Ausnahmezuständen und 
Grenzerfahrungen gelingen, wo das Sprechen 
aufhört, zum Beispiel im Rausch, im Orgasmus, 
im Wahnsinn oder im Tod. Dem entspricht die 
Vorstellung eines Unbewussten, in dem sich 
die Wirklichkeit nicht mehr symbolisch fassen 
lässt, in dem sich also das Reale schlechthin 
manifestiert. Das Werk von Nitsch lässt sich 

Eine Frage der Dosierung: Zur Tiefenästhetik 
der Trunkenheit im „Orgien Mysterien  
Theater“ von Hermann Nitsch

Martin Tauss



M. Tauss128

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

somit einschreiben in aktuelle Diskurse, die 
einen Verlust der Wirklichkeit hinter einer Flut 
von Zeichen und Bildern konstatieren: „Es zeigt 
uns den Wunsch nach der Wiederkehr des Rea-
len“, sagt der Wiener Psychoanalytiker August 
Ruhs. „Auch Nitsch findet es nicht; er zeigt uns 
aber die Suche – daher das Aufschneiden und 
Ausweiden der Körper“ (ebd.).

Im Zentrum des Gesamtkunstwerks steht 
die Darstellung eines so genannten „Grund
exzesses“, eines ekstatischen Erlebens und 
Ausagierens abseits zivilisatorischer Normen 
und Zwänge. Die Abreaktionsrituale des O.M.-
Theaters mit ihrer zur Schau gestellten wilden 
Aufwallung sind in einen multimedialen äs-
thetischen Rahmen eingebettet, was gemäß der 
künstlerischen Vision eine „rauschhafte, narko-
tische, synästhetische Aneignung des Lebens“ 
ermöglichen soll (Gorsen, 1987, S. 465). Durch 
intensives sinnliches Erleben, einhergehend 
mit der Überwindung von Ekel und Abscheu, 
wird eine tiefgehende Läuterung angestrebt, 
eine Katharsis ganz im Sinne einer religiös ge-
wendeten Tragödientheorie. In seinen theore-
tischen Schriften, in denen autobiographische, 
ästhetische und philosophische Ausführungen 
ineinandergefügt sind, kommt der Künstler da-
bei immer wieder auf den Stellenwert des Rau-
sches für sein Gesamtkunstwerk zu sprechen 
(vgl. u.a. Nitsch, 1999; 1995; 1990; 1985). 

Der Alkohol als Teil  
des „Orgien Mysterien Theaters“

Als Kulturdroge und seit Jahrtausenden ver-
wendetes Rausch- und Genussmittel hat der 
Alkohol eine wesentliche Funktion im „Orgien 
Mysterien Theater“. Im Rahmen der Aktionen 
wird reichlich Wein ausgeschenkt. Wie stets 
hingewiesen wird, kommt dabei ausschließ-
lich naturreiner Wein aus dem Weinviertel in 
die Heurigengläser der Spielteilnehmer. Ins-
gesamt ist der Alkohol im O.M.-Theater auf 
drei Ebenen präsent: in der Produktion (als In-
spiration für den Künstler), im Kunstwerk (in 
konkreter und symbolischer Form) sowie in 
der intendierten Rezeption (als Inspiration für 
die „Spielteilnehmer“1). Für den Künstler, der 
das Essen und Trinken als Teil seines Gesamt-
kunstwerks betrachtet, vermittelt der Wein eine 
reichhaltige Aura religiöser und mythologi-
scher Assoziation; dieser dient aber auch kon-
kret zur pharmakologischen Bewusstseinsver-
änderung. 

Im hiesigen Kulturkreis spielt der Alkohol 
bei festlichen und feierlichen Zusammenkünf-
1	  In der Terminologie des O.M.-Theaters ohne Unterscheidung 

zwischen Akteuren und Zusehern.

ten bekanntlich eine wichtige Rolle. Auch im 
O.M.-Theater fungiert der Alkohol als sozia-
le Droge, allerdings im künstlerischen Kon-
text einer Ausnahmesituation. In niedriger 
Dosierung wirkt Alkohol entspannend, auf-
lockernd, anregend, enthemmend, mitunter 
euphorisierend. Aufgrund dieser Wirkungen 
soll das Weintrinken die Einstimmung auf das 
Kunstwerk erleichtern: Alkohol setzt die rati-
onalen Kontrollfunktionen herab, intensiviert 
die Wahrnehmung und steigert die Empfäng-
lichkeit für die symbolische Bildsprache des 
O.M.-Theaters. Dem Publikum soll auf diese 
Weise der Zutritt zum Bereich verdrängter Le-
bensenergien eröffnet und die affektive Beteili-
gung der Spielteilnehmer am „Spielgeschehen“ 
kollektiv gefördert werden. Das Weintrinken 
ist daher stets ein fixer Bestandteil im Kunst-
programm, das jeweils den Phasen der durch-
komponierten Aktionsabläufe anzupassen ist: 
„üppigst“, „exzessiv“ und „maßlos“ oder „me-
ditativ“, „festlich“, „still“ und „freudig“, wie 
etwa im Programmheft zum „6-Tage-Spiel“ in 
Prinzendorf (1998) nachzulesen ist. 

Mit Verweis auf tiefenpsychologische The-
orien wird dem Rausch eine wichtige ästheti-
sche Funktion im Gesamtkunstwerk des O.M.-
Theaters zugeschrieben: „‚Narkoanalyse‘ und 
‚Psychodrama‘, dosierte Betäubung und Rollen-
spiel, das Farbenhören und Tönesehen sollen 
sich zu einer der Tiefenpsychologie analogen 
‚Tiefenästhetik‘ verdichten […]“ (Gorsen, 1987, 
S. 465). Ab einer bestimmten Alkoholdosis al-
lerdings werden die sensorischen Leistungen 
herabgesetzt und die „Sinnestore“ allmählich 
verschlossen. Das Sensorium wird nicht mehr 
befreit, sondern stillgelegt. Bei steigendem Al-
koholspiegel kommt es zu einer zunehmend 
eingeschränkten Orientierung und Aufmerk-
samkeitsspanne, was dem ästhetischen Erleben 
keineswegs mehr zuträglich ist. Denn Ästhetik 
im umfassenden Sinn gründet auf „Aisthesis“, 
auf jeglicher Form von Sinneswahrnehmung 
oder Sinnesempfindung (Poltrum, 2010; 2007). 
Insofern bewegt sich das O.M.-Theater auf ei-
ner Gratwanderung zwischen den konträren 
Polen „Ästhetik“ (Entfaltung der Sinneswahr-
nehmung) und „Anästhetik“ (Betäubung der 
Sinneswahrnehmung). Über einer bestimmten 
Schwelle des Alkoholpegels führt der Weg nicht 
mehr wie gewünscht zur vollen Ausschöpfung 
des ästhetischen Potenzials, nicht mehr zu 
rauschhafter Übersteigerung und existenzieller 
Inspiration, sondern geradewegs in Richtung 
Hypnose, Umnachtung und Amnesie.2 

Tatsächlich zählen voll alkoholisierte Men-
schen, die kaum noch gehen oder sprechen 
2	 Zu „Ästhetik“ und „Anästhetik“ im Kontext von Aufmerksam-

keit und Präsenz vgl. Tauss, 2015, S. 45.



Eine Frage der Dosierung: Zur Tiefenästhetik der Trunkenheit im „Orgien Mysterien Theater“ von Hermann Nitsch 129

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

können, oft zum Erscheinungsbild von Nitschs 
größer angelegten Aktionen. Selbstverständli-
che Begleiterscheinung oder Kollateralschaden 
auf dem Weg zur kunstreligiösen Erleuchtung? 
Der Alkohol ist jedenfalls per se problematisch 
und vermag nur sehr bedingt dazu beizutra-
gen, den Ansprüchen des Kunstwerks gerecht 
zu werden. Die auch aus künstlerischer Sicht 
ambivalente Alkoholwirkung wird im O.M.-
Theater nicht wirklich reflektiert. (Übrigens 
ebenso wenig wie die Tatsache, dass das Sen-
sorium der Teilnehmer bei längerfristigen, 
mehrtägigen Aktionen leicht überreizt werden 
kann und durch die anhaltende Exposition ge-
genüber intensiven Sinnesreizen keine weitere 
Steigerung, sondern lediglich Gewöhnung und 
Abstumpfung zu erreichen ist – dass also auch 
das Kunstprogramm selbst eine Frage der Do-
sierung ist.) 

Implizit jedoch finden sich in der Theorie 
des O.M.-Theaters zwei Strategien, um das Pro-
blem der zweischneidigen Alkoholwirkung zu 
umschiffen: Die eine ist der kunstvolle Umgang 
mit der Droge, die der Künstler in seiner bio-
graphischen Selbstdarstellung immer wieder 
zu bezeugen versucht. Die andere ist eine ne-
benwirkungsfreie und viel sublimere Form der 
Berauschung, in der die Kunst selbst zur Droge 
wird. In der künstlerischen Vision ist es einer-
lei, ob der Rausch allein durch das Erleben des 
Kunstwerks hervorgebracht oder auch durch 
spezifische pharmakologische Rauschmittel 
induziert wird. Das O.M.-Theater orientiert 
sich letztlich an einem universellen Rauschver-
ständnis, das nicht auf irgendeine Droge fixiert 
ist (Tauss, 2005, S. 81 f.). 

Die biographische Dimension  
des Rausches

In seinen autobiographischen Erinnerungen 
bekennt Nitsch, sein ganzes Leben lang gerne 
getrunken zu haben und sich der „Suche und 
Pflege von Rausch“ gewidmet zu haben. Das 
„Maßhalten“ sei damit nicht vereinbar, wie-
wohl sich der Künstler gegen den missglück-
ten, selbstgefälligen, destruktiven oder zur 
Bewusstlosigkeit führenden Rausch ausspricht 
(Nitsch, 1995, S. 178). Bereits in seiner Jugend, 
während der Zeit der Ausbildung an der Gra-
phischen Lehr- und Versuchsanstalt in Wien, 
habe er durch „gute Einflüsse“ von Freunden –  
vor allem durch den späteren Kunstkoch und 
Kochkünstler Peter Kubelka – „richtig trinken“ 
gelernt: „Ich erschloss mir die Kunst, dass der 
richtige Genuss von Wein unheimlich viel Freu-
de bringen kann, wenn man ihn beherrscht, 
wenn man in der Lage ist, ohne Raubbau am 

Körper zu treiben, damit umzugehen“, erin-
nert sich Nitsch im biographischen Interview 
(Spera, 1999, S. 35). Angesichts der bekannten 
Gefahren eines unkontrollierten Alkoholge-
brauchs möchte er sein Lob des Trinkens aber 
nicht missverstanden wissen. Für die Abgren-
zung von den Schattenseiten des Alkoholkon-
sums erscheint ihm vor allem die Analogie von 
Rausch und Kunst relevant: „ein rausch muss 
aufgebaut werden wie ein kunstwerk“, heißt 
es daher in der Theorie des „Orgien Mysterien 
Theaters“ (Nitsch, 1995, S. 179). „neben der or-
giastischen berauschung und ausschweifung 
wird der weinrausch zu einer schönen erlernba-
ren disziplin“, verkündet der Künstler in einem 
der Manifeste (Nitsch, 1990, S. 117). Insofern 
sei das Beherrschen einer „Trinktechnik“ –  
bei Nitsch bezogen auf Wein und Bier – und 
die Orientierung an einer gepflegten Form von 
„Rauschkultur“ entscheidend. 

Vom Künstler besonders geschätzt ist in die-
sem Zusammenhang die regional verankerte, 
kommerziell noch nicht verfälschte Heurigen-
Kultur, gekennzeichnet durch ein einfaches 
Ambiente, die reine Qualität des Weines sowie 
einen Alkohol-getränkten „Überschwang“, der 
zum Ausbruch aus der Normalität motiviert 
(ebd., S. 181 f.). Dazu zählt auch die Heurigen-
Musik, die „eine hochstehende musikgattung 
darstellt, die vom wein kommt und zum wein 
führt“ (ebd., S. 184). Diese Würdigung der Heu-
rigen-Kultur hat nicht nur musikalisch, son-
dern auch kulinarisch, in der Verköstigung der 
Spielteilnehmer, ihren Niederschlag im O.M.-
Theater gefunden. 

Nitsch assoziiert den geglückten Rausch 
mit „begeisternden Gesprächen“, der „Lust zu 
musizieren“, „herzlichster Zuneigung“, „eroti-
scher und altruistischer Liebe“ sowie „heiterer, 
üppiger Freude“: „ich verdanke die schönsten 
stunden, die ich vielleicht je erlebt habe, dem 
wein […]. ich erinnere mich an unzählige näch-
te voll trunkenheit und möchte noch viele sol-
che erleben“ (ebd., S. 179 f.). Diese Erinnerungen 
beziehen sich auf das Trinken mit Freunden 
und frühen Weggefährten wie Peter Kubelka, 
Heinz Cibulka oder Günter Brus, zu zweit oder 
alleine; auf das Trinken in Gasthäusern, Cafés, 
beim Heurigen oder direkt bei den Weinbau-
ern in den Kellergassen des Weinviertels; auf 
den zunächst „hektischen, erregten, ekstatisch 
kämpferischen Rausch“ ebenso wie auf den 
„milden, müden, späten und edlen Rausch“ im 
Falle eines fortgesetzten Trinkens nach einer 
durchzechten Nacht. Es ist stets dieser biogra-
phisch bezeugte geglückte Rausch, der im „Or-
gien Mysterien Theater“ zelebriert werden soll: 
„diese trunkenheitserlebnisse haben mich nie 
geschwächt, sondern ermuntert, meinen weg 



M. Tauss130

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

zu gehen, meine sache zu verwirklichen“ (ebd., 
S. 181 f.).

Zumindest ebenso wichtig für den Lebens-
lauf des Künstlers und die Entwicklung des 
O.M.-Theaters ist die Berauschung, die ange-
sichts der Begegnung mit Kunst hervorgerufen 
wird. Nitsch hat die bedeutendsten künstle-
rischen Einflüsse für sein Schaffen in seinem 
theoretischen Hauptwerk ausführlich beschrie-
ben, darunter gleichermaßen Malerei (z.B. Egon 
Schiele), Musik (v.a. Richard Wagner) und Li-
teratur, insbesondere Lyrik (z.B. Georg Trakl, 
Stefan George) und Drama (antike Tragödien 
und deren Fortschreibung). Besonders prägend 
war die Inspiration durch jene Künstler, deren 
Werke ästhetisch vertiefte, gleichsam toxische 
Erlebnisqualitäten vermitteln konnten. Dazu 
zählt exemplarisch der expressionistische Dich-
ter Georg Trakl: „ich lernte durch trakl, welche 
glühenden, trunkenmachenden farben man der 
dichtung abgewinnen kann, überhaupt, welche 
berauschungsmöglichkeiten sprache hervorzu-
bringen vermag“ (Nitsch, 1995, S. 223).

In der Auseinandersetzung mit der Lyrik 
von Stéphane Mallarmé beschreibt Nitsch eine 
halluzinatorisch anmutende Kunstwahrneh-
mung – wie die hermetisch-verborgene Quali-
tät der Dichtung synästhetisch zu strahlen und 
einzuleuchten beginnt: „plötzlich ging mir auf, 
dass durch dieses werk etwas grosses geschah 
[…]. die zwischen den worten liegenden, sich 
vermischenden, vermählenden assoziations-
auren beginnen zu flimmern, zu leuchten, zu 
strahlen, bewirken eine bisher noch nie dage-
wesene poetische farbigkeit und leuchtkraft.“ 
(ebd., S. 255 f.) Dies gilt analog auch für das 
musikalische Werk von Richard Wagner, der 
durch seine Grenzüberschreitungen bislang 
unbekannte Klanggebilde, das heißt „berau-
schendere, trunkenmachendere, narkotisieren-
dere, synästhesie fordernde klänge“ zu schaf-
fen imstande war (ebd., S. 258). 

In den autobiographischen Reflexionen von 
Nitsch zeigt sich ein ausgeprägtes Interesse an 
der „späten, überreifen Kunst“ des ausgehen-
den 19. Jahrhunderts, deren Vertreter häufig 
mit Drogen experimentierten und deren Kunst-
werke quasi selbst zur Droge werden können. 
Die Faszination für romantische Synästhesie 
und das Interesse an psychophysischen Stei-
gerungsmöglichkeiten teilt Nitsch generell mit 
jenen Avantgarde-Bewegungen, die ihre Kunst 
durch systematische „Entregelung der Sinne“ 
(Rimbaud) und „gesteigerte physiologische 
Erregbarkeit“ (Nietzsche) voranzutreiben ver-
suchten (Tauss, 2005; Kupfer, 1996; Dieckhoff, 
1981). 

Die Überhöhung des Rausches  
in Mythos und Mystik 

Nitschs konzertierte Aktionen beschwören ein 
unter anderem von der Lektüre Nietzsches oder 
C. G. Jungs genährtes neomythologisches Den-
ken und eine umfassende Remythisierung der 
Lebensprozesse. Andeutungen und konkrete 
Darstellungen mythischer Zusammenhänge 
sind der zentrale Inhalt des „Orgien Mysterien 
Theaters“. Auch Religionen werden vom Künst-
ler als mythische Erzählungen interpretiert, 
die aus einem kollektiven Unbewussten em-
porgestiegen sind. Das O.M.-Theater beleuchtet 
diese Erzählungen aus dem Blickwinkel einer 
„Seelenarchäologie“: Das heißt, es wird eine 
historische Abfolge von Mythen nebeneinan-
der gestellt, um ihre postulierte unterirdische 
Kontinuität und gemeinsamen psychodrama-
tischen Wurzeln vor Augen zu führen. Damit 
einhergehend erfolgt die Rückbesinnung auf 
die kultische und sakrale Funktion des Alko-
hols im antiken Mythos und in der christlichen 
Religion. Sowohl in den Dionysos-Mysterien 
als auch in der christlichen Messe gilt der Wein 
als das Blut (des) Gottes. Der vergorene und 
gekelterte Traubensaft vermittelt im O.M.-The-
ater eine reichhaltige Aura mythologischer und 
religiöser Assoziation, aus deren Fundus ab-
wechselnd die dionysische Orgie und das Leid 
Christi, die Kommunion mit der archaischen 
Gottheit ebenso wie das Mysterium der eucha-
ristischen Gabe evoziert werden. 

Der Dionysos-Kult ist in der abendländi-
schen Kulturgeschichte eine der ältesten Ver-
bindungen von Mythos und Rausch. In der 
griechischen Mythologie verkörpert Dionysos 
den Gott der Trunkenheit, die sich bei seiner 
Gefolgschaft bis hin zu Zuständen der Eksta-
se (gr. ekstasis) und Raserei (gr. mania) steigern 
kann. Im „Orgien Mysterien Theater“ ist das 
Prinzip des vielgestaltigen Gottes, der gemäß 
seinen Beinamen als der Lärmende (gr. bromi-
os), der Wilde (gr. zagreus) oder als magische 
Kraft der Weinrebe (gr. bacchos) in Erscheinung 
tritt, in vielerlei Hinsicht präsent – etwa beim 
Einsatz eines Lärmorchesters am dramatischen 
Höhepunkt der Aktionen oder in der Darstel-
lung des Tieropfers als konkreter Veranschau-
lichung eines archaischen Opferrituals. Dieses 
wird im Zusammenhang mit dem Dionysos-
Kult als mythischer Ursprung der griechischen 
Tragödie angesehen (Nietzsche, 1972). Dionysos 
ist aber auch der Gott der erwachenden Natur 
und des „Frühlingsrausches“, ein Sinnbild der 
wiederkehrenden Vegetation, der Nitsch bei 
seinen Pfingstprozessionen durch die betörend 
aufblühende Landschaft des Weinviertels hul-
digen will. Und der Mythos des Dionysos, der 



Eine Frage der Dosierung: Zur Tiefenästhetik der Trunkenheit im „Orgien Mysterien Theater“ von Hermann Nitsch 131

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

von Nietzsche als Symbol einer ewigen Wieder-
kunft gedeutet wird, ist ein passender Bezugs-
rahmen für die Darstellung des Immergleichen 
in den zyklisch wiederholten Abläufen des 
O.M.-Theaters. 

Ähnlich bedeutsam wie die Begeisterung 
für das Dionysische ist im „Orgien Mysterien 
Theater“ die Faszination für den Kult der katho-
lischen Kirche, die im aktionistischen Arran-
gement liturgischer Gegenstände wie Kreuz, 
Kelch, Tabernakel und Messgewand zum 
Ausdruck kommt. Die Darstellung der christ-
lichen Heils- und Leidensgeschichte durch den 
befremdlichen Naturalismus der Materialakti-
onen mit Blut, Fleisch und Gedärm ist im An-
schluss an Friedrich Nietzsche und Ludwig 
Klages als Appell gegen eine blasse christliche 
„Gelehrtenreligion“ zu verstehen, in deren Na-
men die Abwertung des Sinnlichen betrieben 
wird, während ihr gleichzeitig die lebensspen-
dende Grundlage abhanden zu kommen droht. 
Die zentralen Themen des Kreuzestods und der 
Eucharistie versinnbildlichen im O.M.-Theater 
auch die Wiederbelebung der sakramentalen 
Funktion des Weines, der als „Blut Christi“ die 
unmittelbare Partizipation am Heilsgeschehen 
versprechen soll. Nitsch verfolgt diese Idee bis 
hin zur mittelalterlichen Gralsdichtung und 
verbindet im Sinne von deren Blut- und Wun-
denmystik die „Einverleibung“ eines geheim-
nisvollen, heiligen Tranks mit dem postulierten 
Erlösungsanspruch seines Gesamtkunstwerks. 
Die religiös konnotierte Einverleibung verweist 
hier stets auf das Mysterium der Wandlung, 
den „höchsten poetischen Akt der Transsubs-
tantiation“ (Nitsch, 1995, S. 60).3 

Die von Nietzsche inspirierte Gegenüber-
stellung von „Dionysos gegen den Gekreuzig-
ten“ verkörpert in gewisser Weise das Herzstück 
des „Orgien Mysterien Theaters“: In dem cha-
rakteristischen Aktionsbild erfolgt das Wühlen 
im blutigen, aufgeklafften Tierkörper vor dem 
Hintergrund der Kreuzigungspose, wobei sich 
der dionysische Exzess als „Blutschwitzen“ des 
Gekreuzigten niederschlägt. In diesem Bild 
kommen Orgie und Passion vollständig zur 
Deckung, hier werden die beiden Modelle der 
dionysischen und der christlich-asketischen 
Lebensübersteigerung übereinander projiziert. 
Damit soll das erhoffte Transzendieren von 
„Wollust“ und Schmerz, überhaupt der Polari-
tät des Lebens, in einem mystischen Ganzheits-
erleben verdeutlicht werden. 

3	 Schmidbauer und vom Scheidt haben daran erinnert, dass 
auch für die frühchristlichen Gemeinschaften regelmäßige 
Weinfeste bezeugt sind, in denen man sich vom Rausch, wie 
in den meisten antiken Mysterien, eine Vorwegnahme der 
Unsterblichkeit erwartete (1. Kor. 11, 21; Eph. 5, 18; zit. nach 
Schmidbauer; vom Schmeidt, 1989, S. 29). 

Auf dieser existenziellen Ebene erfolgt 
eine weitere Ausdehnung des Rauschbegriffs 
im Sinne von „Seinstrunkenheit“ und „Da-
seinsrausch“ – einer Verfassung, die mit ex-
zessiver Lebensbejahung und elementarer 
Leidenschaft, Lebens- und Schöpfungsvollzug 
assoziiert wird: „rausch soll jetzt bitte nicht 
eingeschränkt werden auf das zu sich nehmen 
von drogen. rausch ist jetzt viel ausholender, 
grundsätzlicher, tiefgreifender gedacht […]. 
dem rausch soll die anrüchigkeit genommen 
werden. er soll der seinszustand schlechthin 
werden […]. die leidenschaft zu sein soll zum 
rausch, zum rauschhaften schöpfungsvollzug 
werden“ (ebd., S. 916).

In jedem Fall ist der Rausch die Eintritts-
pforte zum esoterischen Programm des „Or-
gien Mysterien Theaters“, dessen hermetische 
Vorgaben durchwegs in der Sprache der Mys-
tik formuliert sind (gr. esoterikos: dem inneren 
Bereich zugehörig). Dazu zählen zum Beispiel 
paradoxe Wendungen, der Topos der Unsag-
barkeit, die intendierte Versöhnung von „Im-
manenz“ und „Transzendenz“, das heißt die 
Abkehr von der Fixierung auf religiöse Jen-
seitsvorstellungen zugunsten der absoluten Er-
füllung im Hier und Jetzt. Ebenso bezeichnend 
ist die essenzielle Verbindung von Erfahrung 
und Erkenntnis: Denn das mystische Versinken 
im kosmischen „Weltganzen“, das durch ästhe-
tische Ergriffenheit vermittelt werden soll, er-
möglicht in der künstlerischen Vision zugleich 
das Gewahrsein seines „grundlosen Grunds“ 
(ein von Nitsch häufig verwendeter Begriff aus 
der deutschen Mystiktradition nach Meister 
Eckhart). 

Das O.M.-Theater impliziert insofern auch 
eine Form von Kunstreligion, ein freigeistiges 
„Instrumentarium extremster Seinssuche“, 
dem jenseits aller Konfessionen eine religiö-
se Bedeutung beigemessen wird (ebd., S. 110). 
Von Seiten christlich geprägter Betrachter und 
Kritiker wird Nitsch immer wieder Blasphemie 
vorgeworfen. Ungeachtet dessen nimmt der di-
onysische „Rauschkünstler“ gern den Habitus 
eines pyknischen Predigers an und möchte sein 
Werk am liebsten im Kontext sakraler Kunst 
positioniert sehen. Was man zumindest dem 
Wortsinn nach tatsächlich so verstehen kann: 
Denn das Gesamtkunstwerk zielt immer wie-
der auf eine „Rückbindung“ (lat. religio) an das 
nackte und abgründige „Sein“, also auf die Er-
fahrung einer transzendenten und numinosen 
Qualität in unserem Dasein. 



M. Tauss132

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Das Ideal  
der „nüchternen Trunkenheit“

Für Nitsch entspricht der „gute Rausch“ einem 
„guten, gerechten Glauben“ (Nitsch, 1995, S. 
181); umgekehrt könnte man sagen, dass sich in 
seinem „Orgien Mysterien Theater“ der unbe-
irrbare Glaube manifestiert, es wäre ein heiler 
und heiliger Rausch wiederzuerlangen. Das 
O.M.-Theater kann als groß angelegter Versuch 
verstanden werden, die verschütteten histori-
schen Wurzeln des Rausches in Mythos und 
Religion wiederzubeleben und dessen Reha-
bilitation hinsichtlich einer kathartischen und 
erkenntnisstiftenden Funktion zu betreiben –  
angesichts des „tatsächlichen Rauschelends“ 
(Thiel, 1993, S. 110) und der vielschichtigen 
Suchtproblematik ein wahrlich utopisches Un-
terfangen. 

Auf ästhetischer Ebene geht Nitschs Ver-
kündigung des Rauschhaften im Anschluss an 
Nietzsches Kunsttheorie stets mit einem mä-
ßigenden apollinischen Prinzip einher. Denn 
das überströmende dionysische Chaos wird 
erst durch harmonisierende Komponenten zur 
künstlerischen Form veredelt: „die form ist 
eine staumauer, die alle wachgerufenen, dio-
nysischen, triebhaften, orgiastischen emotio-
nen und triebdurchbrüche abfängt und aufhält 
[…]“ (Nitsch, 1999, S. 12). Demgemäß wird in 
der raum-zeitlichen Struktur des Mysterien-
spiels der Ausgleich von bewegten und stati-
schen, lyrischen und dramatischen Elementen, 
von Lärm und Stille, Exzess und Besinnlich- 
keit, von Rausch, Traum und Meditation ange-
strebt. 

In der Theorie des „Orgien Mysterien The-
aters“ ist das Prinzip der Balance ebenso für 
den Übergang von der Ausnahmesituation des 
künstlerischen Happenings zurück in den All-
tag relevant, da der Künstler auf eine produk-
tive Umsetzung des Rausches im Sinne „nüch-
terner Trunkenheit“ abzielt: „missbraucht man 
diese durch eine droge gesteuert hervorgeru-
fenen erlebnisse nicht, so können sie sich auf 
das ganze leben übertragen, auf den normalen 
´heilig nüchternen ,́ aber doch das leben eksta-
tisch übersteigenden lebensablauf, indem uns 
die erinnerung an die trunkenheit tiefer in eine 
von uns selbst ohne droge geleistete nüchterne 
trunkenheit der tat hineinführt, hineinzieht“ 
(Nitsch, 1995, S. 183). Bezeichnend für den Sak-
ralisierungsanspruch des O.M.-Theaters ist die 
hier anklingende Idee der „nüchternen Trun-
kenheit“ (lat. sobria ebrietas) sowohl in der klas-
sischen Poetik als auch in der religiösen Tradi-
tion verwurzelt. In beiden Fällen bringt dieser 
abendländische Topos ein feierliches Ergriffen-
sein, ein Berauscht-Sein ohne Substanzen, eine 

gelungene Synthese in Form von rhetorischer 
beziehungsweise mystischer Vollendung zum 
Ausdruck (Schmidt, 1982, S. 185 ff.).

Mit den Exzessen des Alltagslebens, mit Fa-
natismus, Alkohol- und Drogenabhängigkeit, 
freier Aggression und anderen unkontrollier-
ten Formen der Abreaktion will der „Rausch-
künstler“ Nitsch freilich nichts zu tun haben. 
Vielmehr sieht er sein Mysterientheater gerade 
als Bollwerk gegen fehlgeleitete, destruktive 
Impulse, indem es das befreiende Ausagie-
ren verdrängter Lebensenergien ermöglichen 
soll. Wenn latente Aggressionsbereitschaft im 
geschützten Setting des Kunstwerks zu „in-
tensivem Leben“ verwandelt werden soll, um 
konkrete Aggression im Alltagsleben zu ver-
hindern, dann gilt dies analog für den raub-
tierhaften „Blutrausch“, der durch den kul-
tisch-rituellen Charakter des Kunstwerks zum 
sublimen „Festrausch“ transformiert werden 
soll. 

In der Vision des O.M.-Theaters ist jedoch 
gar kein Platz dafür vorgesehen, die Schat-
tenseiten des Rausches beziehungsweise die 
individuellen Risiken oder Probleme eines ex-
zessiven Alkoholkonsums zu berücksichtigen. 
Der künstlerische Gestaltungswille interessiert 
sich weder für soziale Kontrollen noch für die 
psychische Konstitution und Vulnerabilität 
seiner Spielteilnehmer, sondern lediglich für 
die metaphysische Überhöhung des Alkohol-
gebrauchs – ist doch das zeitlos mythisierende 
Gesamtkunstwerk gegenüber der Außenwelt 
weitgehend abgedichtet. 

Dionysische Kunst  
und die Suchtprävention

Insgesamt mag man im O.M.-Theater auch ein 
Bollwerk gegen die Profanisierung aller Lebens-
bereiche und die konsumorientierte Leitkultur 
entdecken, die historisch mit der Entstehung 
des modernen Sucht- und Drogenproblems in 
Zusammenhang gebracht werden können. Von 
Seiten einer ästhetisch orientierten Medizin 
etwa wird heute darauf aufmerksam gemacht, 
dass es gerade im Erlernen und Leben einer 
neuen Kultur der „nüchternen Trunkenheit“ 
ein großes Suchttherapie- und Suchtpräventi-
onspotenzial zu entdecken gibt (Poltrum, 2008, 
S. 4). Und Hermann Nitsch selbst kam in einem 
Gespräch am Wiener Anton-Proksch-Institut 
auf die viel versprechende Rolle der Ästhetik 
für die Suchttherapie zu sprechen: „Wenn ich so 
eine Klinik leiten müsste, […] ich würde die Leu-
te sehr in die Gasse der Kunst führen […]. Und 
ebenso ist es, dass es ganz intensive Handlun-
gen gibt, die ich als heilig bezeichnen würde –  



Eine Frage der Dosierung: Zur Tiefenästhetik der Trunkenheit im „Orgien Mysterien Theater“ von Hermann Nitsch 133

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

auch das Heilen“ (Musalek & Poltrum, 2008, S. 
40 f.).

Das oberste Anliegen des Mysterienthe-
aters ist laut Nitsch die Verwirklichung von 
Intensität, aus der erst alle höheren Werte wie 
„Daseinsglück“, Liebe etc. abgeleitet werden. 
Inwiefern aber ist der Künstler bereit, die Glücks-  
und Heilsversprechungen seiner rauschhaften 
Kunst tatsächlich einzulösen? Bereits in den 
Nachbetrachtungen zum „3-Tage-Spiel“ (1984) 
hat der Kunsthistoriker Peter Gorsen kritisch 
auf die offensichtliche Differenz zwischen der 
Kunsttheorie und der Kunstpraxis des „Orgien 
Mysterien Theaters“ hingewiesen. Demnach 
wurde der Anspruch des Gesamtkunstwerks 
auf eine mitschöpferische, psychodramatische 
Partizipation und Selbstverwirklichung der 
Spielteilnehmer de facto zugunsten ästheti-
scher Reglementierung und Monumentalität 
aufgegeben. Dadurch wird gleichsam einer 
Diktatur der künstlerischen Form und der Ego-
mythologischen Selbstdarstellung des Künst-
lers Vorschub geleistet (Gorsen, 1987, S. 459 ff.). 
Da der für alle Spielteilnehmer angestrebte 
Effekt allein auf den Künstler, auf sein eigenes 
Bedürfnis und Formbewusstsein zugeschnitten 
ist, klaffen Theorie und Praxis weit auseinan-
der. Die rauschhafte Abreaktion bleibt inso-
fern bloß verordnete Inszenierung, also mehr 
Schein als „Sein“. 

Dieser Schein aber birgt eine Botschaft, die 
lebensrelevant werden kann. Hermann Nitsch 
bringt immer wieder seinen Wunsch zum Aus-
druck, dass das O.M.-Theater „dazu beiträgt, 
dass intensiver gelebt wird“ (Musalek & Polt-
rum, 2008, S. 36). Die frohe Botschaft, die hier 
aus Sicht der Suchtprävention und -therapie zu 
destillieren wäre, liegt auf der Hand: Ein inten-
sives, rauschhaftes Leben ist auch ganz ohne 
pharmakologische Krücken zu verwirklichen. 

Zusammenfassung

Das „Orgien Mysterien Theater“ ist das Lebens-
werk des österreichischen Künstlers Hermann 
Nitsch. Hervorgegangen aus dem Umfeld des 
„Wiener Aktionismus“, erstrebt das Mysteri-
entheater die Integration diverser ästhetischer 
Komponenten (Aktionskunst, Musik, Malerei 
etc.) zu einem grenzüberschreitenden Gesamt-
kunstwerk. In der Theorie des O.M.-Theaters ist 
eine rauschhafte Wahrnehmung grundlegend 
für dessen ästhetische und philosophische Am-
bitionen. 

In diesem Zusammenhang spielt der Alko-
holgebrauch eine wichtige Rolle im Kunstwerk; 
die auch aus künstlerischer Sicht problemati-
sche Alkoholwirkung wird im O.M.-Theater 

aber nicht reflektiert. Allerdings kommt eine 
zunehmende Erweiterung des Rauschverständ-
nisses zum Ausdruck, und zwar in drei Dimen-
sionen: 
1.	� im autobiographischen Rückblick des 

Künstlers vom „geglückten“ Alkoholrausch 
zur berauschenden Inspiration durch Lite-
ratur, Musik und Malerei;

2.	� im Kunstprogramm vom auflockernden 
Weintrinken zur Überhöhung des Rausches 
im Sinne mythischer Lebensübersteigerung 
sowie

3.	� in der esoterischen Ausrichtung des Kunst-
werks die Vertiefung des Rauschbegriffs im 
Sinne mystischer „Seinstrunkenheit“. 

Der „Rausch“ ist hier ein Leitbegriff, in den 
fast alles hineingepackt wird, was das Kunst-
programm des O.M.-Theaters theoretisch zu 
bieten hat – von der elementaren Triebabfuhr 
bis zur mystischen Ekstase. Der vorliegende 
Beitrag entschlüsselt die Rauschideologie von 
Hermann Nitsch im Detail und sieht im O.M.-
Theater den groß angelegten Versuch, den ver-
schütteten Transzendenzbezug des Rausches in 
Mythos und Religion in Form einer künstleri-
schen Vision wiederzubeleben. 

Unbestritten ist, dass der Künstler beein-
druckende Bilder für sein Anliegen gefunden 
hat, die längst in den Kanon der Kunstgeschich-
te eingegangen sind.

Literatur

Dieckhoff, R. (1995). Rausch und Realität – Lite-
rarische Avantgarde und Drogenkonsum von 
der Romantik bis zum Surrealismus [1981]. In 
H. Gros (Hrsg.), Rausch und Realität – Eine Kul-
turgeschichte der Drogen (S. 87-107). Stuttgart: 
Klett.

Gorsen, P. (1987). Das Drei-Tage-Fest. Beobachtun-
gen und Reflexionen zum „Orgien Mysterien 
Theater“ in Prinzendorf 1984. In ders., Sexu-
alästhetik. Grenzformen der Sinnlichkeit im 20. 
Jahrhundert (S. 453-471). Reinbek bei Hamburg: 
Rowohlt.

Kupfer, A. (1996). Die künstlichen Paradiese. Rausch 
und Realität seit der Romantik. Stuttgart: Metz-
ler.

Musalek, M. & Poltrum, M. (2008). Rausch und 
Ekstase. Hermann Nitsch im Gespräch mit M. 
Musalek, M. Poltrum und dem Kollegium des 
Anton-Proksch-Instituts. Wiener Zeitschrift für 
Suchtforschung 31, 1, 33-41.

Nietzsche, F. (1972). Die Geburt der Tragödie aus 
dem Geiste der Musik [1871]. In Sämtliche 
Werke: Kritische Gesamtausgabe, 3. Abt., Bd. 1 
(S. 4-152). Hrsg. von Giorgio Colli & Mazzino 
Montinari. Berlin: DeGruyter.



M. Tauss134

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Nitsch, H. (1985). Zur Theorie des Orgien Mysteri-
en Theaters. In G. Jaschke (Hrsg.), O.M.-Theater 
Lesebuch (S. 17-211). Wien: Freibord.

Nitsch, H. (1990). Das Orgien Mysterien Theater. Ma-
nifeste. Aufsätze. Vorträge. Salzburg: Residenz.

Nitsch, H. (1995). Zur Theorie des Orgien Mysterien 
Theaters. Zweiter Versuch. Salzburg: Residenz.

Nitsch, H. (1999). Bilanz A Life in Review. In ders., 
6-Tage-Spiel in Prinzendorf 1998 (S. 9-39). Wien: 
Museum Moderner Kunst, Stiftung Ludwig. 

Poltrum, M. (2007). Ästhetik und Anästhetik. Das 
Schöne als Therapeutikum. In R. Kühn & K. H. 
Witte (Hrsg.), psycho-logik. Jahrbuch für Psycho-
therapie, Philosophie und Kultur, Bd. 2. München: 
Alber.

Poltrum, M. (2008). Editorielle Vorbemerkung. 
Wiener Zeitschrift für Suchtforschung 31, 1, 3-4.

Poltrum, M. (2010). Klinische Philosophie. Logos Äs-
thetikus und Philosophische Therapeutik. Lenge-
rich, Berlin: Pabst Science Publishers.

Schmidbauer, W. & vom Scheidt, J. (1989). Hand-
buch der Rauschdrogen. München: Fischer.

Schmidt, J. (1982/83). Sobria ebrietas. Hölderlins 
„Hälfte des Lebens“. Hölderlin-Jahrbuch, 23, 
182-190.

Spera, D. (1999). Hermann Nitsch. Leben und Arbeit. 
Wien: Brandstätter.

Tauss, M. (1998). Verherrlichung der Triebe: Der 
Aktionismus im Lichte einer angewandten 
Psychoanalyse. Gespräch mit August Ruhs. 
Ärzte-Woche, 15.7.1998.

Tauss, M. (2005). Rausch Kultur Geschichte. Drogen 
in literarischen Texten nach 1945. Innsbruck: 
Studienverlag.

Tauss, M. (2015). Präsenz aus dem Geist von Ästhe-
tik und Therapie: Eine Spurensuche. In M. Pol-
trum & U. Heuner (Hrsg.), Ästhetik als Therapie. 
Therapie als ästhetische Erfahrung. Festschrift 
zum 60. Geburtstag von Michael Musalek (S. 
35-48). Berlin: Parodos.

Thiel, M. (1993). Mythos, Mystik, Sprache: Spielre-
geln des Rausches. In A. Schuller & J. A. Kle-
ber (Hrsg.), Gier. Zur Anthropologie der Sucht (S. 
108-130). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Thurnher, A. (1998). Laßt Nitsch … und sein Team 
arbeiten! Über gelangweilte Modernisten, Nit-
schologen und schweigende Politiker. Falter, 
5.8.1998.

Dr. Martin Tauss
Autor und Journalist 
Leiter des Ressorts „Wissenschaft“  
bei der österreichischen Wochenzeitung  
„Die Furche“
mtauss@kabelplus.at

NACHRICHT

Gewalt und Betrug sind im Drogengeschäft 
Alltag. Im Darknet-Online-Handel ist körperli-
che Gewalt kaum, Betrug jedoch in neuen Vari-
anten möglich, berichtet Meropi Tzanetakis in 
seiner Studie „Online drug distribution – alter-
natives to physical violence“. 

 Häufig steht zwischen anonymem Verkäu-
fer und Kunde ein Makler (escrow), der erst 
nach Eingang der Bezahlung die Ware zum 
Versand freigibt und erst nach ordnungsgemä-
ßem Eintreffen der Lieferung beim Kunden den 
Preis an den Verkäufer weiterleitet. 

Regelmäßig werden die Makler von Ha-
ckern oder eigenen Angestellten in großem 

Umfang bestohlen und geraten in Insolvenz. 
Liefert der Verkäufer gegen Vorkasse direkt, 
sind Qualität und Menge nicht gesichert – und 
lassen sich im rechtsfreien Raum niemals ein-
fordern. 

In diversen Foren kann sich der Kunde äu-
ßern; doch ihre Glaubwürdigkeit ist dank Ma-
nipulationen und Fakes zweifelhaft. Die Studie 
erschien in:

 
M. Wouters, J. Fountain (Eds), Between street 
and screen – Traditions and innovations in the 
drugs field. 
Pabst. ISBN 978-3-95853-143-7

Drogenhandel im Netz: Diebstahl floriert



135

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016, 135-136

Vor 250 Jahren, am 7. April 1766, überließ Joseph 
II. das bis dahin kaiserliche Jagdgebiet Prater 
der breiten Öffentlichkeit. Damit begann die 
abwechslungsreiche Geschichte des wichtigen 
Wiener Freizeit- und Vergnügungsareals, die in 
einer tollen Ausstellung noch bis Ende August 
im Wien Museum Karlsplatz zu sehen ist und 
in einem sehr spannenden und lesenswerten 
Katalog zur Ausstellung dokumentiert ist. 

In seinen Anfängen war der Prater ein na-
turbelassenes Gebiet, das Freiräume für spekta-
kuläre Massenevents wie etwa szenische Feu-
erwerke und Ballonflugexperimente bot. Noch 
im 18. Jahrhundert siedelten sich gastronomi-
sche Betriebe an (Limonadenstände, Imbiss-
buden, Gasthäuser und Kaffeehäuser entlang 
der Hauptallee). 1801 wurde das Panorama 
eröffnet, in dem man inmitten eines riesigen 
Rundgemäldes die Illusion hatte, in einer frem-
den Stadt zu sein, und im Circus Gymnasticus 
konnte man Kunstreitervorführungen beiwoh-
nen. 

Mit der „Praterregulierung“ im Vorfeld der 
Weltausstellung 1873 begann die eigentliche 
Blütezeit des Wiener Praters. Phantasievolle 
Neuerungen wie der Blumenkorso oder der 
Vergnügungspark „Venedig in Wien“ trugen 
das Ihre dazu bei, den Prater weiter aufzuwer-
ten. Die Rotunde und das 1897 errichtete Rie-
senrad wurden zu neuen Wahrzeichen Wiens. 

Im Fahrwasser der Weltausstellung gab es 
für ein bürgerliches Publikum großdimensi-
onierte technisch-wissenschaftliche und kul-
turelle Ausstellungen (z.B. „Internationale 
Elektrische Ausstellung Wien 1883“, „Interna-
tionale Ausstellung für Musik und Theater-
wesen“, 1892; „Kaiser-Jubiläums-Ausstellung“, 
1898). Sie waren zwar meist nur wenige Monate 
zu sehen, jedoch mit enormem Aufwand und 
Kosten verbunden. So errichtete man für die 
1913 stattfindende „Adria-Ausstellung“ ein zu-
sammenhängendes südländisches Städtebild 
sowie einen elf Meter breiten Kanal, der in ei-
nem See mündete. 

Noch imposanter präsentierte sich 1895 der 
Vergnügungspark „Venedig in Wien“, den der 
Impresario Gabor Steiner in Zusammenarbeit 
mit dem Architekten Oskar Marmorek ver-
wirklichte: Auf 50.000 Quadratmetern gab es 
venezianische Paläste, Brücken und Kanäle mit 
Gondeln. 20.000 Besucher pro Tag waren keine 
Seltenheit. Als zusätzliche Attraktion ließ Stei-
ner 1897 das Riesenrad errichten, das nur als 
Provisorium gedacht war. 

Um 1900 lockte der Prater außerdem mit 
einer Vielzahl von Theatern und Varietés, mit 
etlichen Kinosälen, neuesten „amerikanischen“ 
Attraktionen („American Scenic Railway“),  
Aeroplankarussells und Hochschaubahnen. 
Zu den aus heutiger Sicht problematischen Ver-
gnügungen zählten die „Völkerschauen“, die ab 
den 1870er Jahren in Europa für Furore sorgten. 
In Wien war die erfolgreichste ihrer Art das 
„Aschanti-Dorf“, bei dem man exotische Men-
schen aus Afrika präsentierte. Dem Voyeuris-
mus entgegen kam auch die Zurschaustellung 
von „abnormen“ Menschen, wie etwa „Siame-
sische Zwillinge“, „Rumpfmenschen“ oder die 
„Haarfrau“ Julia Pastrana. 

1920 eröffnete das Busch-Kino mit 1.700 
Sitzplätzen, 1927 das Lustspiel-Kino mit 1.100 
Plätzen. Die erste Spielautomatenhalle gab es 
ab 1922, die Geisterbahn ab 1933 – immer blieb 
der Prater ein Experimentierfeld für die neu-
esten technischen Entwicklungen, ein Ort für 
utopische Ideen ebenso wie für rückwärtsge-
wandte Wien-Nostalgie. 

Das Wien Museum verfügt über große 
Sammlungsbestände zum Thema Prater. Ein 
Teil dieser Objekte ist permanent im Prater-
museum im Planetarium ausgestellt, das im 
Jubiläumsjahr verstärkt im Blickpunkt steht. 
Viele Objekte aus der Pratersammlung lagern 
jedoch im Depot; gerade in den vergangenen 
zwei Jahrzehnten kamen viele attraktive Ex-
ponate dazu. Das Jubiläumsjahr bietet nun die 
Chance, diese wenig bekannten Schätze aus der 
Sammlung im Rahmen einer Ausstellung ei-

In den Prater!  
Wiener Vergnügungen seit 1766 –  
Eine Ausstellung des Wien Museums

1	 Auszüge aus dem Pressetext zur Ausstellung IN DEN PRATER des Wien Museums



In den Prater! Wiener Vergnügungen seit 1766 – Eine Ausstellung des Wien Museums136

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

ner breiten Öffentlichkeit vorzustellen und die 
Pratergeschichte auf Basis der neuesten wissen-
schaftlichen Forschung darzustellen. Zu sehen 
sind rund 650 Objekte, der überwiegende Teil 
aus eigenem Bestand. Die Ausstellung selbst 
teilt sich in drei Abschnitte: Von den Anfängen 
ab 1766 bis zur Praterregulierung anlässlich der 
Weltausstellung 1873; die Blütezeit ab 1873 bis 
zum Ersten Weltkrieg; der Prater von der Zwi-
schenkriegszeit bis heute. Alles auch in einem 
spannenden Katalog zur Ausstellung zu sehen 
und nachzulesen.

In den Prater!  
Wiener Vergnügungen seit 1766  
Farb- und Schwarzweißabbildungen 
broschierte Ausgabe, 168 Seiten 
ISBN 978-3-7017-3395-8 
erschienen im Residenz-Verlag 
erhältlich in Deutsch: € 22,00

NACHRICHT

Wer immer clean und trocken fehlerfrei sein 
Fahrzeug steuert, darf sich seines Führerscheins 
durchaus nicht sicher sein. Erfährt die Fahrer-
laubnisbehörde von einem gelegentlichen, auch 
längst zurückliegenden Cannabiskonsum, darf 
sie unterstellen, eine Drogenfahrt sei durchaus 
möglich und daher per Führerscheinentzug 
vorbeugend zu verhindern. Die „Kann-Vor-
schrift“ wird in den Behörden in Deutschland 
immer häufiger und immer restriktiver ausge-
legt, kritisiert Michael Knodt im „3. Alternati-
ven Drogen- und Suchtbericht 2016“.

 „Selbst Cannabis-Patienten können sich ih-
res Führerscheins nicht sicher sein. Denn da die 
importierten Medizinal-Hanfblüten aus den 
Niederlanden kein zugelassenes Medikament 
sind, kann eine Führerscheinstelle die Sicher-
stellung der Regelversorgung und die genaue 
Dosierbarkeit anzweifeln…“

Zwingend vorgeschrieben ist der Führer-
scheinentzug, wenn ein Fahrer am Steuer mit 
mehr als einem Nanogramm des Cannabis-
Wirkstoffs Tetrahydrocannabinol (THC) im 
Blutserum angetroffen wird. Doch bei diesem 
Wert „liegt keinerlei Rauschwirkung mehr vor; 

der deutsche Grenzwert ist im Vergleich zu 
anderen Ländern weltweit der strengste.“ Der 
Toxikologe Prof. Dr. Volker Auwärter hält ei-
nen Grenzwert zwischen zwei und fünf Nano-
gramm für angemessen.

Auch bei einem Wert unter einem Nano-
gramm werden Behörden gern repressiv: „In 
München wurde ein Verkehrsteilnehmer mit 
0,89 ng THC im Blutserum getestet. Obwohl er 
bis dahin polizeilich nie aufgefallen war, soll 
er jetzt 740 Euro Strafe zahlen, zwei Punkte in 
Flensburg bekommen und einen Monat lang 
auf die Fahrerlaubnis verzichten.“ Damit igno-
rieren die Beamten eine Entscheidung des Bun-
desverfassungsgerichts von 2004, „dass weder 
eine Straftat noch ein ordnungswidriges Ver-
halten vorliegt, wenn der Grenzwert von 1 ng 
nicht überschritten wird.“

Je nach Region spielt es in der Realität kaum 
eine Rolle, ob man den Grenzwert überschrit-
ten hat oder nicht. Die Führerscheinbehörde 
entscheidet nach gusto…  

 
3. Alternativer Drogen- und Suchtbericht 
2016. Pabst. ISBN 978-3-95853-193-2

Ungleiches Unrecht für alle: Wie schnell 
der Führerschein verschwindet



137

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016, 137-143

Bildstrecke:  In den Prater – Wiener Vergnügungen!

In der Krieau – Praterpartie im Frühling, um 1882
Tina Blau, Öl auf Leinwand, © Wien Museum 



Bildstrecke:  In den Prater – Wiener Vergnügungen!138

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Versammlung der schönen Welt bey den Kaffee-Häusern in der großen Prater-Allee, 1795
Johann Ziegler nach Laurenz Janscha, Kolorierter Kupferstich, © Wien Museum 

Haspel und Ringelspiel im Prater, um 1800
Unbekannt, Kolorierter Kupferstich, © Wien Museum 



Bildstrecke:  In den Prater – Wiener Vergnügungen! 139

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Schlangenbeschwörer vor einer Praterbude, 1894
Richard Weixlgärtner, Aquarell, © Wien Museum 

Plakat für das Wasserkarussell im Prater, 1901
Lithografie, © Wien Museum 



Bildstrecke:  In den Prater – Wiener Vergnügungen!140

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Werbeschild für eine „Exotische“ Tierschau im Prater, 1931
© Wien Museum 



Bildstrecke:  In den Prater – Wiener Vergnügungen! 141

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Riesenrad im Prater 
Unbekannt, Fotografie, © Wien Museum 



Bildstrecke:  In den Prater – Wiener Vergnügungen!142

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Beim Watschenmann, um 1955
Ernst Hauskost, Fotografie, © Wien Museum 

Kinderkarusell, um 1955
Leo Jahn-Dietrichstein, Fotografie, © Wien Museum 



Bildstrecke:  In den Prater – Wiener Vergnügungen! 143

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

„Achmedbrunnen“ bei der Weltausstellung, 1873
Wiener Photographen-Association, Fotografie, © Wien Museum 

Erinnerungen an Venedig in Wien, 1890
K. Kriwanek, Fotografie, © Wien Museum 



Existenzielle Zugänge zur Psychotherapie gehö-
ren nicht zum Mainstream der Psychotherapie, 
stellen aber insofern eine Bereicherung dar, als 
sie aus einer phänomenologischen Perspektive 
und mit Reflexionen über Wesen und Inhalt des 
Daseins Themen aufgreifen, die für die Psycho-
therapie insgesamt durchaus von Interesse sind. 
Im vorliegenden Band gibt der Autor einen um-
fassenden Überblick über die aktuelle Existenz-
analyse in einer überarbeiteten und (gegenüber 
der alten Ausgabe, die im selben Verlag 2008 
gemeinsam mit der Daseinsanalyse erschien) 
erweiterten Form. Studierende, Psychologen, 
Psychotherapeuten, Ärzte können sich darin 
vertiefend mit Grundthemen der Existenz, ih-
ren Dimensionen und den daraus abgeleiteten 
existentiellen Grundmotivationen befassen. 
Diese bilden auch das Herzstück der heutigen 
Existenzanalyse und die Grundlage für ihr Ver-
ständnis von erfüllter Existenz. Dieser Theorie 
zufolge kann der Mensch Erfüllung im Leben 
nur dann erhalten, wenn er mit innerer Zustim-
mung lebt. 

In hervorragender und gut verständlicher 
Art und Weise wird das phänomenologische 
Vorgehen, mit dem das jeweils Einmalige und 
Einzigartige eines jeden Menschen (das Perso-
nale) und jeder (Leidens-)Situation möglichst 
unvoreingenommen in den Blick gerät, darge-
stellt. Natürlich spielt in der Existenzanalyse 
der von Frankl stammende Klassiker, die Sinn-
Findung (Logotherapie) als eine der vier exis-
tentiellen Grundmotivationen eine wichtige 
Rolle. 

Ein besonderer Fokus ist die Ableitung der 
Psychopathologie aus dem gestörten existen-
ziellen Bezügen, ein Spezifikum der Existenz-
analyse. In einem weiteren Abschnitt werden 
dann auch spezifisch existentielle Behand-

lungsformen der Störungen vorgestellt. Der Be-
deutung der Praxis wird durch einen eigenen 
Methodenteil Rechnung getragen, in dem auch 
die methodische Behandlung von Themen der 
Existenz vorgestellt wird, die oft nicht in Zu-
sammenhang mit seelischem Leid erwähnt 
werden, wie psychologische Schuldbewälti-
gung, Bereuen oder Verzeihen. 

Das Buch bietet eine ausgezeichnete und 
umfassende Beschreibung der Theorie und 
Praxis der existentiellen Analyse und wird da-
mit für jeden, der sich mit Existenzanalyse be-
schäftigen möchte, zu einem unverzichtbaren 
Grundlagenwerk.

Alfried Längle 
Existenzanalyse – existentielle Zugänge zur 
Psychotherapie.
240 Seiten, ISBN: 978-3-7089-1353-7 
Wien: Facultas-wuv, 2016, € 21,90

Buchbesprechung

Alfried Längles existentielle Zugänge  
zur Psychotherapie

Michael Musalek

144

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Prim. Univ. Prof. Dr. Michael Musalek
Vorstand des Instituts für Sozialästhetik  
und psychische Gesundheit der  
Sigmund Freud Privat Universität Wien
Ärztlicher Direktor des Anton-Prosch-Instituts
musalek@me.com 



145

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016, 145-154

Einleitung 

Ich werde in diesem Artikel zeigen, dass po-
puläre Computerspiele spezifische ästhetisch-
performative Geschlechtlichkeitserfahrungen 
ermöglichen, die im Hinblick auf die Konst-
ruktion von Männlichkeit thematisiert wer-
den. Im Kontext der Computerspielsuchtfor-
schung zeigt sich u.a. anhand repräsentativer 
Erhebungen unter Jugendlichen, dass Burschen 
häufiger zu exzessivem und problematischem 
Video- und Computerspielverhalten neigen als 
Mädchen (vgl. Batthyány et al., 2009; Rehbein, 
et al., 2009). In eine ähnliche Richtung deu-
ten die Ergebnisse einiger Studien, welche die 
überproportionale Repräsentation männlicher 
Spielfiguren gegenüber weiblichen Figuren 
konstatieren (vgl. Ivory 2006; Miller & Sum-
mers, 2007; Dill & Thill, 2007; Near, 2012). 

Vor diesem Hintergrund werden ge-
schlechtlich kodierte Involvierungsstrategien 
von Video- und Computerspielen beleuchtet 
und exemplarisch an drei ausgewählten Com-
puterspielen die angebotenen Subjektpositio-
nen, Identitätsentwürfe und Handlungsheraus-
forderungen skizziert. 

Einführend wird ein kurzer historischer 
Abriss über die Entstehung und Entwicklung 
von Video- und Computerspielen gegeben, 
welche im Anschluss aus einer geschlechter-
sensiblen Perspektive kritisch beleuchtet wird. 
Die Prävalenz von exzessivem Video- und 
Computerspielverhalten wird anhand einiger 
Studien hinsichtlich des Geschlechterunter-
schieds dargestellt. Die mediumsspezifischen 
Immersions- und Involvierungsstrategien (vgl. 
Neitzel, 2012) werden skizziert und der theo-
retische Begriff der Performativität von Judith 
Butler eingeführt. Darauf aufbauend wird eine 
Perspektive auf Geschlechtlichkeit entwickelt, 
welche die Ästhetik digitaler Männlichkeits-
konstruktionen für die Computerspielsucht-
forschung zugänglich macht. Anhand dreier 
Computerspiele unterschiedlicher populärer 
Genres wird die konkrete Gestalt ästhetischer 
Männlichkeitsperformativität umrissen. Zum 

Abschluss wird die Konstruktion dominanter 
Männlichkeiten im Spiel vor dem Hintergrund 
sinnlicher Selbstwirksamkeitserfahrung als In-
volvierungsfaktor diskutiert. 

Video- und Computerspiele

Mit der Verbreitung kostengünstiger Heim-
computer nisteten sich zunehmend auch Com-
puterspiele in die privaten Haushalte der Bevöl-
kerung der westlichen Länder ein. Der Zugang 
zum Internet1 in Gesellschaften, in denen sich 
digitale Kommunikationsformen verbreite-
ten, ging auch einher mit der Verbreitung von 
Computer- und Videospielen, die mit anderen 
realen Personen über das Internet gespielt wer-
den können, sogenannten Multiplayer-Spielen. 
Diese technologische Entwicklung legte die 
infrastrukturellen Grundsteine für die mediale 
Kopräsenz des bisherigen Leitmediums visuell-
ästhetischer Unterhaltungsmedien in Gestalt 
von Film und Fernsehen durch interaktiv-ludo-
logische Unterhaltungsmedien. Manche Bran-
chenkenner munkeln, die Umsätze der Video- 
und Computerspielindustrie lägen mittlerweile 
über denen der Filmindustrie. Insofern rückten 
die interaktiven Medien2 im Allgemeinen und 
interaktive Computer- und Videospiele im Be-
sonderen vom Rande der Gesellschaft in ihr 
„Zentrum“. Wie andere popkulturellen Medien 
auch, sind Video- und Computerspiele einge-
bettet in realweltliche Kontexte. „Video games 
render social realities into playable form“ (Gal-
loway, 2006, S. 17). Mittlerweile werden digitale 
Spiele verfilmt und generell sind Medienkon-
vergenzen (Jenkins, 2006) in diesen Sphären 
immersiver Unterhaltung zu beobachten. Bei-
spielsweise wurden prominente Spielfiguren 
wie Lara Croft in erfolgreichen Hollywood-
Filmen inszeniert und fanden u.a. dadurch Ein-

1	 Laut Statistik Austria verfügen 81% der Haushalte in Öster-
reich über einen Breitbandinternetzugang. http://www.
statistik.at/web_de/statistiken/energie_umwelt_innovati-
on_mobilitaet/informationsgesellschaft/index.html: zuletzt 
aufgerufen am 26.2.2016)

2	 Insbesondere sei auf das Web2.0 verwiesen. 

Computerspiel(-sucht?) als Männlichkeits-
konstruktion: Zur digitalen Ästhetik der  
Geschlechterperformativität

Johannes M. Zimm



J. M. Zimm146

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

gang in die Archive des popkulturellen Wis-
sens einer Generation. 

Video- und Computerspiel  
und Männlichkeit

Historisch entstanden die ersten digitalen Spie-
le in den 1960er Jahren an US-amerikanischen 
Hochtechnologie-Instituten, wie dem Mas-
sachusetts Institute of Technology (vgl. Fei-
ge, 2015). Ein Jahrzehnt später begannen die 
ersten Firmen, wie bspw. Atari, die ersten Vi-
deospielautomaten zu vermarkten. Ein neuer, 
sich zunehmend globalisierender Markt war 
im Begriff zu entstehen. Diese technologische 
und designkulturelle Entwicklung wurde von 
Firmen vorangetrieben, deren Akteure haupt-
sächlich Männer waren. Bis heute sind in der 
Video- und Computerspielindustrie überwie-
gend Männer beschäftigt (vgl. Consalvo, 2008), 
wodurch unterschiedliche maskuline Organi-
sations- und Designkulturen entstanden und 
reproduziert wurden. Eine ethnographische 
Studie über ein US-amerikanisches Compu-
terspiel-Entwicklungsstudio rekonstruiert an-
schaulich, wie die diskursive Herstellung von 
Männlichkeit Einfluss auf die ästhetische und 
ludologische Gestalt der Elemente des Spiels 
nimmt (vgl. Johnson, 2013). 

Unterschiedliche quantitative Studien, die 
sich mit Fragen der Repräsentation von Ge-
schlechtlichkeit von Spielfiguren über Sekun-
därmaterial, wie Berichten über Spiele (Re-
views) (Ivory, 2006), Porträts auf Covers von 
Videospielzeitschriften (Miller & Summers, 
2007; Dill & Thill, 2007), Verpackungsboxen 
von Videospielen (Near, 2012) und Werbung 
(Scharrer, 2009) von Video- und Computerspie-
len beschäftigt haben, konstatieren eine über-
proportionale Darstellung männlicher Figuren, 
tendenziell in hypermaskuliner Form, aggres-
siven Posen und mit Waffen, wohingegen weib-
liche Figuren großteils als Nebenfigur den 
Hintergrund zieren und hypersexualisiert dar-
gestellt werden.

Manche populären Video- und Computer-
spiele konstruieren, abgesehen von der mani-
festen Ebene der Darstellung vergeschlecht-
lichter Figuren, durch diegetisch-ludologische 
Arrangements hegemoniale Männlichkeit (vgl. 
Zimm, 2014).

Durch die kanadische feministische Me-
dienkritikerin Anita Sarkeesian gewann die 
Kritik an der sexistischen und stereotypen 
Darstellung weiblicher Figuren in verschie-
denen Videospielen3 (z.B.: als sexy Kumpanin, 
3	 http://feministfrequency.com/ – zuletzt am 28.2.2016 aufge-

rufen.

schwarze Witwe, halbnackte Kriegerin, Frau 
in Nöten, etc.) in Video- und Computerspielen 
öffentliche Aufmerksamkeit. Sarkeesian wurde 
wegen ihrer feministischen Kritik Opfer eines 
sexistischen und rassistischen „Shitstorms“ 
und zahlreicher Gewalt- und Vergewaltigungs-
drohungen. Diese Reaktion eines Segments der 
SpielerInnencommunity deutet auf jene mi-
sogynen Ressentiments hin, welche in unter-
schiedlichen Erscheinungsformen der Kultur 
des Video- und Computerspiels immanent sind.

Diese schematische Skizze soll eine Idee 
davon vermitteln, wie das Feld der Video- und 
Computerspiele geschlechtlich strukturiert ist 
und in welchem kulturellen Rahmen die Frage 
nach der digitalen Ästhetik des geschlechter-
performativen Handelns in interaktiven vir-
tuellen Welten im Kontext der Computerspiel-
sucht diskutiert werden kann. 

Praevalenz exzessiven Video-  
und Computerspielverhaltens

Die Datenlage zur Prävalenz exzessiven Video- 
und Computerspielverhaltens in der Gesamt-
bevölkerung im deutschsprachigen Raum, im 
speziellen für Österreich, ist äußert dünn. Ei-
nige, auch aktuelle Studien, untersuchten die 
Nutzung von Video- und Computerspielen im 
Kindes- und Jugendalter. Selbstverständlich 
können die daraus gewonnenen Aussagen nicht 
auf andere Altersgruppen angewandt werden, 
allerdings zeichnen sich geschlechtsabhängige 
Tendenzen in der Spielnutzung ab, welche auch 
für Erwachsene angenommen werden können. 

Die aktuelle JIM-Studie 2015 (Jugend, Infor-
mation, [Multi-]Media), welche vom Medienpä-
dagogischen Forschungsverbund Südwest in 
regelmäßigen Abständen durchgeführt wird, 
befragte 1.200 Menschen zwischen 12 und 18 
Jahren u.a. nach der Nutzung von digitalen 
Spielen auf unterschiedlichen Geräten (Compu-
ter, Konsolen, Online, Tablet und Handy). Zur 
Nutzungsfrequenz gaben 50% der befragten 
Mädchen an, täglich oder mehrmals pro Woche 
zu spielen. Dahingegen gaben 85% der Jungen 
an, derart häufig mit diesen elektronischen Ge-
räten zu spielen. Weiters zeigte sich, dass Jun-
gen mit durchschnittlich 122 Minuten täglich 
mehr als doppelt so lange wie Mädchen spielen. 
Die Forschungsgruppe befragte die Probanden 
auch nach ihren Lieblingsspielen. Jungen gaben 
am häufigsten „FIFA“, „Call of Duty“, „Mine-
craft“ sowie „Grand Theft Auto“ an, während 
Mädchen am liebsten „Candy Crush“ und „Die 
Sims“ spielen. Hinsichtlich der Nutzung bruta-
ler Spiele geben 59% der Jungen und 19% der 



Computerspiel(-sucht?) als Männlichkeitskonstruktion: Zur digitalen Ästhetik der Geschlechterperformativität 147

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Mädchen an selbst brutale Spiele zu spielen. 
(vgl. Feierabend et al., 2015)

Diese geschlechtlichen Unterschiede in Be-
fragungen zeigen sich auch in ähnlicher Gestalt 
in einer 2009 veröffentlichten Studie der Sig-
mund-Freud-Privatuniversität, welche Schüle-
rInnen zwischen 13 und 18 Jahren untersuchte 
(vgl. Batthyány et al., 2009).

In einer repräsentativen Studie für Deutsch-
land des kriminologischen Forschungsinsti-
tutes Niedersachsen zum Thema Computer-
spielabhängigkeit im Kindes- und Jugendalter 
wurden 44.610 SchülerInnen der neunten Schul-
stufe in den Jahren 2007 und 2008 befragt. Ein 
Modul für Internet- und Computerspielnut-
zung wurde jeder dritten befragten Person  
(N = 15.168) vorgelegt. Die Autoren kamen zu 
dem Ergebnis, dass 4,3% der Mädchen und 
15,8% der Buben exzessives Spielverhalten mit 
mehr als 4,5 Stunden Spielzeit pro Tag angaben 
(vgl. Rehbein, 2009).

Die Beratungsstelle „Lost in Space“ in Berlin 
bietet für hilfesuchende ComputerspielerInnen 
eine Anlaufstelle für Beratung und Therapie. 
Eine interne Erhebung über die KlientInnen 
zeigt, dass etwa 90% der Betroffenen männ-
lich, etwa 10% weiblich sind. Der Altersgipfel 
liegt zwischen 16 und 25 Jahren (vgl. Koch et 
al., 2011).

In einer Längsschnittstudie von Teena Will-
oughby, die das Verhältnis zwischen dem Kon-
sum gewalttätiger Videospiele und Aggression 
bei den spielenden Personen untersucht, wird 
der Faktor „männliches Geschlecht“ als klarer 
Prädikator für exzessive Internet- und Compu-
terspielnutzung identifiziert (vgl. Willoughby, 
2008).

Im Anschluss an die dargestellten Ergebnis-
se unterschiedlicher Studien stellt sich die Fra-
ge, wie es Video- und Computerspielen gelingt 
Menschen erfolgreich an sie zu binden und 
wieso Jungen und Männer anscheinend eher 
dazu neigen, sich in diese virtuellen Welten zu 
involvieren. Des Weiteren steht in Frage, welche 
ästhetischen oder auch anästhetischen Erfah-
rungen Video-Computerspiele für spielende 
Personen bereithalten.

Involvierungsstrategien  
und Immersion 

Immersion kann als ein Hineingezogenwerden 
in einen Text oder ein Bild oder ein anderes Me-
dium verstanden werden (vgl. Neitzel, 2012, S. 
76). Stammend vom lateinischen Wort mergere – 
(unter)tauchen – beflügelt der Begriff der Immer-
sion die Methapher des Eintauchens und Um-
gebenseins von etwas. „The sensation of being 

surrounded by a completely other reality, …“ 
(Murray, 1997, S. 98, zitiert nach Neitzel, 2012, 
S. 79). Die Vorstellung der totalen Immersion, 
die durch die Metapher des Eintauchens gebil-
det wird, stellt sich bei näherer Betrachtung als 
Mythos heraus, denn das Gefühl, sich in einer 
anderen Realität zu befinden, bedarf eines Be-
wusstseins über die eigentliche Realität, auf 
welche die „andere Realität“ referenziert (vgl. 
Neitzel, 2012, S. 79).

Immersion muss als ambivalentes Phäno-
men gedacht werden, welches als Pendelbewe-
gung zwischen hier und dort verstanden wer-
den kann. Nicht zuletzt bedarf die Rezeption 
fiktiver Welten immer interpretativer Prozesse 
des involvierten Subjekts, dessen realweltli-
chem Kontext die Deutungsakte zu Grunde 
legt. 

In der an Computerspielen interessierten 
Immersionsforschung brachten Laura Ermi und 
Frans Mäyrä (2005) ihr dreigliedriges Immer-
sionsmodell zur Diskussion. Im „SCI-model“ 
(Style, Challenge, Imagination) wird zwischen 
sensorischer, herausfordernder und imaginati-
ver Immersion unterschieden. Die sensorische 
Wahrnehmung liefert die Informationen für 
die Entstehung jener Imaginationen, die die 
spielende Person als Subjekt in der diegetischen 
Welt erlebbar machen. 

Ein etwas differenzierteres Modell entwi-
ckelte Gordon Calleja (2011)4 mit sechs Dimen-
sionen – (räumlich, taktil, affektiv, narrativ, per-
formativ, geteilt), in welche die Erfahrung der 
SpielerInnen eingeteilt werden kann (Digital 
Game Experience Model). 

Marie-Laure Ryan (2001) unterscheidet 
räumliche, temporale und emotionale Immer-
sion in Bezug auf virtuelle Realitäten. Im An-
schluss an Calleja, Ermi und Mäyrä sowie Ryan 
unterscheidet Neitzel analytisch zwischen fol-
genden Involvierungsstrategien von digitalen 
Spielen (vgl. Neitzel, 2012, S. 85 f.): 
•	 aktionale Involvierung
•	 ökonomische Involvierung
•	 temporale Involvierung
•	 sensomotorische Involvierung
•	 visuelle Involvierung
•	 räumliche Involvierung
•	 emotionale Involvierung
•	 soziale Involvierung
•	 �narrative Involvierung.
Quer zu den genannten Dimensionen der Invol-
vierung arbeiten Computerspiele mit zwei auf-
einander bezogenen bedeutungskonstitutiven 

4	 Britta Neitzel bezieht sich auf eine Online-Publikation von 
Calleja, welche 2007 auf seiner Website (www.gordongalleja.
com) veröffentlicht wurde, aber mittlerweile nicht mehr ab-
rufbar ist. 2011 publizierte er sein Immersionskonzept erneut 
unter dem Titel: In-Game. From immersion to incorporation. 



J. M. Zimm148

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Ebenen, die als diegetische und ludologische 
Ebenen bezeichnet werden könnten. 

Ludologie ist die Lehre des Spiels bzw. des 
Spielens. Jedes Spiel ist u.a. definiert durch 
Regeln. Eine einfache Definition des Spielens 
verwendet der US-amerikanische Medienphi-
losoph Alexander Galloway: „Eine Aktivität 
definiert durch Regeln, anhand derer die Spie-
lenden versuchen eine Art Ziel zu erreichen“ 
(Galloway, 2006, S. 1; Übers. d. Autors). Die Re-
geln und das Ziel des Spiels sind meist einge-
bettet in die fiktive Welt, die ein Spiel kreieren 
kann5. Hier kommt der Begriff der Diegese6 
ins Spiel. Ursprünglich wurde er von Etienne 
und Anne Souriau in den 1950er Jahren in die 
Filmtheorie eingeführt (vgl. Souriau, 1997) und 
meinte „alles, was sich laut der vom Film prä-
sentierten Fiktion ereignet und was sie impli-
zierte, wenn man sie als wahr ansähe“ (Souri-
au, 1997, S. 156), bzw. „alles, was man als vom 
Film dargestellt betrachtet und was zur Wirk-
lichkeit, die er in seiner Bedeutung voraussetzt, 
gehört (ebd., S. 151)“ (Souriau, 1997, zitiert nach 
Fuxjäger, 2007, S. 1). Filmische wie literarische 
Erzählungen stellen durch ihren szenischen 
Aufbau Geschichten fragmentarisch dar. D.h. 
notwendigerweise muss eine rezipierende 
Person mit den gegebenen Informationen des 
Films die narrativen Lücken durch seine/ihre 
Vorstellung füllen. „Die Diegese ist der Inhalt 
des mentalen Konstrukts, das der Rezipient im 
Zuge des Versuchs, eine Erzählung zu verste-
hen, anfertigt und das auch der Autor anferti-
gen muss, bevor er eine Erzählung zu Papier 
oder was auch immer bringen kann: …“ (Fuxjä-
ger, 2007, S. 2). Interessant sind jene Prozesse, 
in denen die diegetische Grenze überschritten 
wird. 

Video- und Computerspiele öffnen sich nun 
diegetisch u.a. durch die Form der Interaktivität 
und durch die Verwendung nicht diegetischer 
Elemente7 wie z.B. das Interface, Power Ups,  
etc.8

5	 Video- und Computerspiele weisen eine enorme Heterogeni-
tät auf. Deswegen können kaum allgemeine Aussagen über 
die bedeutungskonstitutiven Prozesse in Spielen gemacht 
werden. 

6	 Der Begriff der Diegese ist vom altgriechischen Begriff der  
Diegesis zu unterscheiden, welcher soviel bedeutet wie Er-
zählung, Erörterung.

7	 Alexander Galloway verwendet für die Analyse der Hand-
lungsmöglichkeiten in Video-Computerspielen die Unter-
scheidung in diegetisch/nicht-diegetische Handlungen ei-
nerseits und die Differenz von Handlungen der Maschine/des 
Operators andererseits. 

8	 Manche Spielfilme brechen die diegetische Grenze ebenfalls, 
aber mit anderen Mitteln. Zum Beispiel blickt der Protago-
nist, gespielt von Leonardo DiCaprio, in The Revenant (Regie: 
Iñárritu 2015) am Ende des Films direkt in die Kamera und 
durchbricht damit die Ebene der Erzählung auf der Leinwand, 
in dem die ZuschauerInnen im Kinosaal von ihm angestarrt 
werden. 

Von besonderer Bedeutung für die diegeti-
sche als auch die ludologische Involvierung der 
spielenden Person in das Video- oder Compu-
terspiel ist die Spielfigur. 

Figuren9 in Computerspielen 

Medien geben die Subjektpositionen vor, in 
denen wir uns selber gern sehen würden (vgl. 
Hipfl, 1999). Figuren in Video- und Computer-
spielen erfüllen u.a. in dieser Hinsicht unter-
schiedliche Funktionen. Sie verwirklichen sich 
als Spielsteine, wie z.B. virtuelle Schachfiguren, 
Marionetten, wie Avatare, oder Perspektiven, 
wie z.B. in Ego-Shootern, wo die Spielfigur oft-
mals nur partiell oder auch gar nicht zu sehen 
ist, aber dennoch als Position der Kamera funk-
tionalisiert und darüber hinaus als Figuren-
körper von der steuernden Person imaginiert 
wird. Spielfiguren repräsentieren die spielende 
Person in der virtuellen Welt des Spiels, ebenso 
wie sie gestaltbares Objekt und Mittel spieleri-
scher Handlungen sein können (vgl. Sorg, 2010, 
S. 342). 

Als Repräsentation verkörpert die Figur die 
spielende Person als audiovisuelle Gestalt und 
erfüllt gleichzeitig die ludische Funktion als 
nicht physikalische Repräsentanz im virtuel-
len Raum. Sie fungiert als Agency des Spielers, 
indem sie den konkreten Vollzug der Hand-
lung des Spielenden ins Spiel übersetzt. Hier 
kommt es zur Verdopplung der Spielhandlung, 
„sowohl in einer real-physischen Anordnung 
von Spiel-Computer“ als auch „als symbolisch-
repräsentierte von Figur-in-Welt innerhalb des 
diegetischen Bildraums“ (Sorg, 2010, S. 351). Die 
Spielfigur verhilft spielenden Personen dazu, 
Subjektpositionen in simulierten Umgebungen 
einzunehmen (vgl. Sorg, 2010, S. 360). 

Spielfiguren in Computerspielen sind ein-
gebettet in diegetische und ludische Sinnzu-
sammenhänge, welche gegenseitig aufeinander 
verweisen und die Spezifik des Computerspiels 
ausmachen (vgl. Zimm, 2016). Für die Aus-
einandersetzung mit der Ästhetik digitaler 
Geschlechterperformativität in interaktiven 
Spielmedien ist die Verbindung von Figur und 
spielender Person dahingehend zu befragen, 
wie Geschlecht durch das Spielen performativ 
hergestellt und artikuliert wird und welche 
Identitätsentwürfe das Spiel zur Verfügung 
stellt. 

9	 Spielfiguren sind von Non-Player-Characters (NPCs) zu unter-
scheiden. Erstere können von der spielenden Person gesteu-
ert werden, während Zweitere die fiktive Welt bewohnen und 
etwa zu Interaktionen, Gesprächen oder Kämpfen einladen. 



Computerspiel(-sucht?) als Männlichkeitskonstruktion: Zur digitalen Ästhetik der Geschlechterperformativität 149

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Medien und Geschlecht

Medien vermitteln und liefern das Material, 
aus dem Geschlechtsidentitäten hergestellt 
werden (vgl. Dorer, 2002). Unter dem Begriff 
Geschlechtsidentität wird in den Gender Media 
Studies jene Vorstellung verstanden, die wir 
von uns selbst als geschlechtliche Wesen haben 
(vgl. Ernst, 2000, S. 34). Ursprünglich diente die 
Unterscheidung zwischen biologischem Ge-
schlecht (sex) und Geschlechtsidentität (gender) 
dem feministischen Diskurs dazu, die kulturel-
le Konstruktion gegenüber naturalisierenden 
Bestimmungen des geschlechtlichen Subjekts 
zu betonen.

Identität kann ganz allgemein als die Ant-
wort auf die Frage „Wer bin ich?“ verstanden 
werden. Die eigene Identität ist darauf angewie-
sen, sich von anderen zu unterscheiden. „Nur 
wenn es einen anderen gibt, kannst du wissen, 
wer du bist“ (Hall, 1999, S. 93). In Rekurs auf 
Jaques Lacan vertritt Butler den Standpunkt, 
dass Identitäten überhaupt erst durch Spaltung 
entstehen: Sie beruhen auf der Verwerfung des-
sen, was man nicht ist, um zu sein, wer man ist. 

Geschlechtlich strukturierte soziale Ord-
nung ist das Ergebnis symbolischer Reproduk-
tionsarbeit10.

Einerseits verweist sie auf kollektive Vorstel-
lungen von Geschlechtlichkeit und andererseits 
aktualisiert und iteriert11 sie jene Vorstellungen. 

In der gegenständlichen Auseinanderset-
zung mit Männlichkeitskonstruktionen im 
Spiel orientiere ich mich an den Theorien der 
Performativität von Judith Butler, die über die 
disziplinären Grenzen der Geschlechterfor-
schung hinaus Bedeutung gewonnen haben. 
Mit Judith Butlers Idee der performativen Her-
stellung von Geschlecht wird ein Reflexions-
raum möglich, in dem die Inszenierung der 
Spielfigur und die Beziehung der spielenden 
Person zu ihr gedacht werden können. 

Die soziale Konstruktion  
von Geschlecht – Performativität

Judith Butler legte ihre Kritik an der biologi-
schen Natürlichkeit der Unterscheidung von 
Männern und Frauen in ihrem prominenten 
Werk „Gender Trouble“ (dt. Das Unbehagen 

10	 Die Herausforderung, wissenschaftlich mit der Kategorie 
Geschlecht zu arbeiten, besteht darin, als forschende Person 
selbst Teil der symbolischen Ordnung einer geschlechtlich 
organisierten Kultur zu sein, die Untersuchungsgegenstand 
und Lebenswelt zugleich ist. Als inkorporiertes Herrschafts-
verhältnis strukturiert eine patriarchale Geschlechterord-
nung in der Regel unbewusste Wahrnehmungs- und Bewer-
tungsschemata ihrer Akteure (vgl. Bourdieu, 2013, S. 14).

11	 Von Iteration lat. wiederholen. Siehe diesbezüglich insbeson-
dere den Text über Différance bei Jacques Derrida.

der Geschlechter 1991) dar. Darin stellt Sie die 
These auf, „dass die Kategorien „Mann“ und 
„Frau“ nicht als begriffliche Unterscheidungen 
männlicher und weiblicher Körper zu begrei-
fen sind“ (Meißner, 2012, S. 7). Vielmehr werde 
diese körperliche Differenz durch eine begriff-
lich-symbolische Ordnung hervorgebracht, die 
die Identifizierung von Individuen entweder 
als Mann oder als Frau verlangt (vgl. Meißner, 
2012). 

Grundlegend in Butlers Theorie sind die 
Bezüge auf die Foucaultsche Diskurstheorie 
und der Begriff der symbolischen Ordnung 
in Lacans Psychoanalyse im Anschluss an die 
strukturale Linguistik de Saussures. Der pro-
minente Schweizer Sprachwissenschaftler Fer-
dinand de Saussure versteht Sprache als ein ab-
straktes System, das aus Zeichenketten besteht. 
Zeichen können in einem analytischen Schritt 
in Signfikanten (ein Bezeichnendes, in Form ei-
nes Lautes oder eines symbolischen Zeichens) 
und ein Signifikat (das Bezeichnete) getrennt 
werden. Wichtig ist nun, dass der Signifikant 
in keiner notwendigen Beziehung zum Signi-
fikat steht. In Folge dessen beschreibt de Saus-
sure die These, dass sprachliche Zeichen ihre 
Bedeutung nicht im Verweis auf eine Entität 
dieser Welt erhalten, sondern dass Bedeutung 
nur innerhalb des Systems von Sprache selbst 
entstehen kann (vgl. Meißner, 2012, S. 15). Spra-
che wird hier also nicht als Repräsentation von 
Bedeutung, sondern vielmehr als kultur- und 
bedeutungsstiftendes Regelsystem verstanden. 
In dieser Hinsicht tritt Sprache als Diskurs zum 
Vorschein. 

In Butlers Arbeit ist die Frage zentral, was 
uns als Subjekte handlungsfähig macht. But-
ler argumentiert, dass die Subjekte sich be-
stimmten Normen unterwerfen müssen, um 
überhaupt als Subjekte zu erscheinen und um 
in weiterer Folge die Möglichkeit zu entfalten 
handeln zu können. Die Geschlechternormen 
regulieren die intersubjektiven Beziehungen 
und Verhältnisse zwischen den Subjekten und 
verweisen auf seinen/ihren Platz in der sym-
bolischen Ordnung. Das Individuum wird 
erst durch Anrufung12 zum Subjekt der Gesell-
schaft. In dem Moment, in dem es bezeichnet 
wird, z.B. „Es ist ein Junge!“, wird es in die sym-
bolische Ordnung des Diskurses gewisserma-
ßen eingeschlossen. 

Die Geschlechternorm ist derart konstru-
iert, dass ein Wechsel der sozialen Geschlechts
identität im Lauf des biographischen Lebens 
normativ nicht vorgesehen ist. Dadurch wird 
die Frage evident, durch welche identifikato-
rischen Praktiken Geschlecht aufrechterhal-
12	 Diese Idee der Anrufung übernahm Butler von Louis Althus-

sers. 



J. M. Zimm150

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

ten und reproduziert wird. Eine theoretische 
Annäherung an eine Antwort darauf kann im 
Konzept der Performativität gesehen werden. 

Performativität wird von Butler im An-
schluss an Lacan, Austin und Derrida als zi-
tatförmige Wiederholung gedacht. Die Idee der 
Performativität entlehnt Butler vom Sprachphi-
losophen John Austin, welcher zwischen kons-
tativen und performativen Äußerungen unter-
scheidet. Konstative Äußerungen beschreiben 
oder stellen etwas fest. Eine performative Äu-
ßerung ist diejenige diskursive Praxis, die das 
vollzieht oder produziert, was sie benennt (vgl. 
Butler, 1997, nach Austin, 1975). Ein prominen-
tes Beispiel wäre die standesamtliche Aus-
sprache: „Hiermit erkläre ich sie zu Mann und 
Frau.“ Mit diesen Worten wird nicht die Ehe-
gemeinschaft beschrieben, sondern sie wird 
als solche überhaupt erst hervorgebracht. Das 
heißt, bezogen auf die Performativität von Ge-
schlecht wiederholen sich Äußerungen, die den 
semantischen Unterschied zwischen den Ka-
tegorien Mann und Frau hervorbringen. „Per-
formativität wird nicht als der Akt verstanden, 
durch den ein Subjekt dem Existenz verschafft, 
was sie/er benennt, sondern vielmehr als jene 
ständig wiederholende Macht des Diskurses, 
diejenigen Phänomene hervorzubringen, wel-
che sie reguliert und restringiert“ (Butler, 1997,  
S. 22). Aus dieser Perspektive können Video- 
und Computerspiele dahingehend befragt wer-
den, welche Vorstellungen von Geschlechtlich-
keit sie zitieren und irritieren. Wichtig ist, dass 
die Wiederholung nicht das gleiche reprodu-
ziert, was sie wiederholt. Der Begriff der Iterati-
on beschreibt das Phänomen der Wiederholung 
des Gleichen mit geringfügigem Unterschied. 
Ein Beispiel dafür sind Unterschriften. Sie stel-
len Wiederholungen dar, die jedoch nicht das 
Gleiche sind wie ihre Referenz. 

Mit dem Begriff der Performativität ist 
die alltägliche, zitierende und normierende 
Ausführung von Geschlecht, die auf der Wie-
derholung von Normen beruht, gemeint (vgl. 
Lünenborg & Maier, 2013, S. 44). Geschlechter-
performativität ist nicht etwas, das ein Subjekt 
tut, sondern meint einen Prozess, der das Sub-
jekt konstituiert (vgl. Jagose, 2001, S. 113, zit. 
nach Lünenborg & Maier, 2013, S. 44).

Geschlechternormen sind kulturell und his-
torisch wandelbar.

Vor diesem Hintergrund können wir kultu-
relle Artefakte wie Computerspiele, Spielfigu-
ren, Erzählungen, ästhetische Körper, etc. als 
sich wiederholende Zitationen/Iterationen ge-
schlechtlich konnotierter Gestalten betrachten, 
die nicht nur repräsentative Funktionen haben, 
sondern als Handlungsagenten der spielenden 
Person Geschlecht performativ reartikulieren. 

Perspektiven auf konkrete  
Video-Computerspiele

Anhand der folgenden drei Computerspiele 
soll exemplarisch die digitale Ästhetik per-
formativer Männlichkeitskonstruktion veran-
schaulicht werden. Meine Auswahl hat sich an 
beliebten Genres orientiert, in welchen jeweils 
unterschiedliche Involvierungsstrategien wirk-
sam werden und unterschiedliche Männlich-
keitskonstruktionen performativ erlebt werden 
können. 

Max Payne 313 (Rockstar Games 2012) ist dem 
Genre des Third-Person-Shooter zuzuordnen, 
welcher die spielende Person als Alter Ego des 
namensgebenden Protagonisten adressiert. 
Die Kameraperspektive in diesem Genre liegt 
schräg oberhalb der Spielfigur, sodass die Spiel-
handlungen der Figur als Selbstwirksamkeits-
erfahrung der spielenden Person zugänglich 
werden.

Die Figur Max Payne im dritten Teil der Se-
rie wird als Alkoholiker inszeniert, welcher in 
Sao Paulo als Bodyguard eine ökonomisch rei-
che und politisch einflussreiche brasilianische 
Familie beschützen soll. Die dichte Story invol-
viert spielende Personen über ein Wechselspiel 
zwischen nicht-interaktiven Erzählsequenzen 
und interaktiven Spielsequenzen. Die Figur 
repräsentiert einen leidenden weißen Mann 
mittleren Alters, dessen Innenleben durch 
zahlreiche innere Monologe und Zwischen-
sequenzen zugänglich wird. Der diegetische 
Kontext des Spiels konfrontiert die spielende 
Person mit permanenter Bedrohung durch an-
dere Männer. Die marginalisierte Männlichkeit 
der Favela-Bewohner, welche durch Drogen-
produktion, unbekleidete Körperlichkeit und 
dunkle Hautfarbe charakterisiert werden, wird 
als Bedrohungsquelle im Laufe der Handlung 
abgelöst durch Söldner, die mit der Polizei Ge-
schäfte machen, sich außerhalb des Gesetzes 
bewegen und eine unbegrenzte Möglichkeit 
intersubjektiven Gewalthandelns haben, sowie 
gegen Ende des Spiels durch die Polizei. Die 
Polizei repräsentiert das staatlich-patriarchale 
Monopol legitimierter Gewalt. Zwischenzeit-
lich sorgen Spielabschnitte, in denen die italie-
nische Mafia in New York als Gegnerschaft, in 
Form jener Männlichkeit, die weder margina-
lisiert noch ausgeschlossen ist und auch nicht 
der Macht der staatlich legitimierten Gewalt 

13	 Eine detaillierte Analyse der Männlichkeitskonstruktion in 
Max Payne 3 ist bei Zimm 2016 nachzulesen. Eine ausführliche 
Analyse des Vorgängers Max Payne 2: The Fall of Max Payne 
wurde von Daniel Kringiel 2009 vorgelegt, ohne im Speziellen 
auf Geschlechtlichkeit einzugehen.



Computerspiel(-sucht?) als Männlichkeitskonstruktion: Zur digitalen Ästhetik der Geschlechterperformativität 151

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

subordiniert ist, für die Erfahrung homosozia-
ler14 Dominanz. 

Weibliche Figuren spielen die Rolle der 
wehrlosen Objekte im Spiel der Männer. Sie 
werden entweder von anderen Männern ent-
führt und spielen als Objekte der Ökonomie 
eine Rolle, indem sie als Tauschobjekt in einer 
männerdominierten Welt repräsentiert werden. 
Gleichzeitig mobilisieren Sie die Beschützer-
motive dominanter Männlichkeit. D.h. Frauen 
werden weniger als eigenständig handelnde 
Subjekte charakterisiert, sondern eher durch 
ihre Bedeutung für bestimmte Männer. Weiters 
tritt die Frau als verlorene Liebe auf, an welcher 
das schöne Leben hing, welches der Protagonist 
nicht mehr zu leben im Stande ist.

Als Spielfigur ermöglicht Max Payne äs-
thetische Action-Sequenzen im Stil des Hol-
lywood-Films The Matrix (Regie: Wachowski-
Geschwister 1999). Das für die Max Payne-Serie 
charakteristische ludologisch-ästhetische Spiel-
element der „Bullet-Time“ ermöglicht der spie-
lenden Person, die Spielfigur in einen Zeitlu-
penmodus zu versetzen und dadurch präziser 
schießen zu können, wodurch gleichzeitig eine 
Ermächtigungserfahrung zugänglich wird. 

Die spielende Person wird narrativ in archa-
ische männliche Rollen gebracht. Als Beschüt-
zer, Befreier, Krieger und Draufgänger wird 
die Spielerfahrung bewältigbarer konfliktärer 
Machtkämpfe in homosozialen Räumen perfor-
mativ wirksam. 

Starcraft 2 (Blizzard Entertainment 2010) ist ein 
3D- Echtzeitstrategiespiel in einem Science-Fic-
tion Universum. Die spielende Person blickt aus 
der Vogelperspektive auf Teile des begrenzten 
Spielfeldes. In diesem Genre verfügt die spie-
lende Person meist über keine Spielfigur, die 
sie auf dem Spielfeld repräsentiert, sondern die 
Steuerung erfolgt im Wesentlichen über eine 
Computer-Maus, welche in der fiktiven Welt 
des Spiels als eine Art Hand eines Befehlsha-
bers imaginiert werden kann. Der spielenden 
Person obliegt die Kontrolle einer fiktiven 
Spezies, die als Miniaturspielfiguren befehligt 
werden können, aber auch durch die künstli-
che Intelligenz des Spiels über simulierte basale 
eigenständige Handlungsmöglichkeiten verfü-
gen, wie z.B. in der räumlichen Nähe befindli-
che gegnerische Einheiten anzugreifen. 

Generell geht es darum mit bestimmten 
Ressourcen zu wirtschaften, um Gebäude zu 
bauen, kriegerische oder wirtschaftliche Ein-
heiten auszubilden, gegnerische Spieler auf 
dem Spielfeld zu bekämpfen und das Spielfeld 
zu dominieren. Insofern simuliert das Spiel per 
14	 Der Begriff geht auf die Arbeiten von Jean Lipman-Blumen 

1979 zurück. 

se einen antagonistischen Wettstreit um wirt-
schaftliche Ressourcen und militärische Domi-
nanz. 

Die Repräsentation der spielenden Person 
auf dem Spielfeld in Gestalt einer der drei Spe-
zies – Terraner (Menschen), Zerg (insektoide 
Aliens) und Protoss (anthropomorphe Aliens) –  
ist aus geschlechterperformativer Perspektive 
interessant, nicht nur weil die meisten Figuren 
männlich konnotiert sind, sondern auch, weil 
sich hier Geschlecht mit Ethnizität verbindet 
und daraus ludologische und taktische Unter-
schiede gemacht wurden. 

Als taktisch angelegtes Strategiespiel in-
volviert Starcraft 2 durch die Möglichkeit, die 
Gegner immer noch effizienter mit den ökono-
mischen und militärischen Ressourcen zu do-
minieren. Die Rolle der spielenden Person als 
BefehlshaberIn konnotiert u.a. durch das mili-
tärische Setting die ludologische Subjektpositi-
on männlich. 

Call of Duty-Serie (Activision 2001-2015) wird 
hier exemplarisch als Genrevertreter der Ego- 
Shooter thematisiert. Die Perspektive von Vi-
deo- und Computerspielen dieses Genres ist 
charakterisiert durch den Point of View, wel-
cher gleichgesetzt ist mit dem Point of Action 
der Spielfigur. Die Spielfigur ist für die spielen-
de Person nur partiell sichtbar. In aller Regel 
werden nur eine Waffe und die Hand, die sie 
hält, am Bildschirm visualisiert. Generell be-
steht das Spielprinzip in diesen als Killer-Spiele 
in Verruf geratenen Spielen darin, gegnerische 
Figuren auf dem Spielfeld zu erschießen oder 
anderweitig zu töten. Insofern steht männli-
ches Gewalthandeln im homosozialen Raum 
im aktionalen Mittelpunkt des ludologischen 
Geschehens, welches dramaturgisch und nar-
rativ unterschiedlich gerahmt ist. Der narrative 
Kontext der äußerst erfolgreichen Call of Duty-
Serie versetzt die spielende Person meistens in 
die Subjektposition eines Soldaten in konflik-
tären oder kriegerischen Szenarien rund um 
den Globus. Männlichkeit wird performativ in 
Spielsequenzen nicht nur durch den unerbittli-
chen Kampf gegen Gegnerscharen inszeniert, 
sondern auch durch nicht-interaktive Erzählse-
quenzen, die wesentlich durch die anstands-
lose Darstellung homosozialer physischer 
Gewalt15, zu einer spezifischen Konstruktion 
militärischer Männlichkeit im digitalen Spiel 
(u.a. Kontour 2012) beitragen. Die visuell-taktile 
Inszenierung männlichen Dominanzhandelns 
ästhetisiert harte, unverletzliche Männlichkeit 
und macht sie durch den ludologisch-perfor-

15	 z.B. wird in Call of Duty: Modern Warfare 3 (Activision 2012) die 
Spielfigur in der Ego-Perspektive in einer nicht-interaktiven 
Zwischensequenz bei lebendigem Leib verbrannt.



J. M. Zimm152

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

mativen Akt des Spielens für die spielenden 
Personen erlebbar. 

Ästhetik digitaler Performativität  
dominanter Männlichkeit  
als Involvierungsfaktor 

Video- und Computerspiele bieten spielenden 
Personen unterschiedliche Subjektpositionen 
und Handlungsmöglichkeiten als geschlecht-
lich kodierte Spielfiguren im virtuellen Raum 
an. Wie die drei exemplarisch skizzierten Com-
puterspiele veranschaulichen, ermöglichen sie  
dadurch männliches Präsenzerleben16 in fik-
tionalen Welten im Wechselspiel interaktiver 
Spielsequenzen und nicht-interaktiver Er-
zählsequenzen. 

Durch unterschiedliche Involvierungsstra-
tegien können Video- und Computerspiele die 
spielenden Personen in geschlechtlich konno-
tierte Erlebenszusammenhänge verstricken 
und entfalten dadurch ihr ästhetisch-sinnliches 
Potential. Sie bieten Subjektpositionen an, stel-
len Identitätsentwürfe dar und konstruieren 
fiktionale Welten, in welchen Handlungs
potenziale ermöglicht werden, die in realwelt-
lichen Zusammenhängen sanktioniert werden 
würden oder gar unmöglich sind. Die hier be-
handelten Computerspiele ermöglichen die Er-
fahrung, tradierte Männerrollen im ludischen 
Raum zu bewältigen. Durch unterschiedlich 
gestaltete Feedbacks zwischen Spiel und spie-
lender Person ermöglichen sie zeitlich nahe 
Selbstwirksamkeitserfahrungen. Das egologi-
sche Spielprinzip des Computerspielens wurde 
durch die Möglichkeit des Multiplayerspiels 
zumindest virtuell in die Sphäre sozialen Han-
delns verschoben. 

Als simulierte Ermöglichungsräume ent-
falten Video- und Computerspiele eine medi-
umsspezifische ästhetisch-performative Ge-
schlechtlichkeitserfahrung, die, zumindest bei 
den drei exemplarisch skizzierten Spielen, un-
terschiedliche Formen männlichen Dominanz-
strebens virtualisieren. Aus dieser Perspektive 
wird ersichtlich, dass Video- und Computer-
spiele Männlichkeitserfahrungen ermöglichen, 
die in realen Lebenszusammenhängen nur als 
Phantasie zugänglich sind. 

In Bezug auf exzessives Video- und Com-
puterspielverhalten bleibt fraglich, ob die 
Möglichkeit ästhetischen Erlebens in der vir-
tuellen Welt nicht eher Formen anästhetischen 
Reagierens in den ludischen Zwängen und al-
gorithmischen Wiederholungen gleichen, die 

16	 Zur näheren Diskussion des Präsenz-Konzepts, ohne auf 
geschlechtliche Einschreibungen einzugehen, siehe Gross 
(2015).

digitales Video- und Computerspielen im Kern 
charakterisieren. 

Literatur

Batthyány, D., Müller, K. W., Benker, F. & Wölfling, 
K. (2009). Klinische Merkmale von Abhängig-
keit und Missbrauch bei Jugendlichen. Wiener 
klinische Wochenschrift. Computerspielverhalten, 
121, 502-509.

Bourdieu, P. (2013). Die männliche Herrschaft. 2. 
Aufl. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Bubner, R. (1989). Ästhetische Erfahrung. Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp. 

Butler, J. (1991). Das Unbehagen der Geschlechter. 
Gender Studies. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Butler, J. (1997). Körper von Gewicht. Die diskursiven 
Grenzen des Geschlechts. Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp. 

Calleja, G. (2011). In-Game. from immersion to incor-
poration. Digital Games as Designed Experiences: 
Reframing the Concept of Immersion. Cambridge: 
MIT Press.

Connell, R. (2006). Der gemachte Mann: Konstrukti-
on und Krise von Männlichkeiten. Opladen: Les-
ke + Budrich.

Consalvo, M. (2008). Crunched by passion: woman 
game developers and workplace challenges. In 
Y. B. Kafai, C. Heeter, J. Denner, J. & J. Y. Sun 
(Eds.), Beyond Barbie and Mortal Kombat. New 
perspectives on gender and gaming (pp. 177-192). 
Cambridge: MIT Press.

Dill, K. & Thill, K. (2007). Video Game Characters 
and the Socialization of Gender Roles: Young 
People’s Perceptions Mirror Sexist Media De-
pictions. Sex Roles, 57, 851-864.

Dorer, J. (2002). Diskurs, Medien und Identität. 
Neue Perspektiven in der feministischen 
Kommunikations- und Medienwissenschaft. 
In J. Dorer & B. Geiger (Hrsg.), Feministische 
Kommunikations- und Medienwissenschaft (S. 53-
78). Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissen-
schaften.

Ermi, L. & Mäyrä, F. (2005). Fundamental Compo-
nents of the Gameplay Experience: Analysing Im-
mersion. Digital Games Research Association 
DiGRA Conference 2005: Changing Views: 
Worlds in Play. http://people.uta.fi/~tlilma/
gameplay_experience.pdf (29.2.2016)

Ernst, W. (2002). Zur Vielfältigkeit von Geschlecht. 
Überlegungen zum Geschlechterbegriff in der 
feministischen Medienforschung. In J. Dorer 
& B. Geiger (Hrsg.), Feministische Kommunika-
tions- und Medienwissenschaft (S. 33-52). Wies-
baden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Feierabend, S., Plankenhorn, T. & Rathgeb, T. 
(2015). JIM 2015 Jugend, Information, (Multi-)
Media. Basisstudie zum Medienumgang 12- bis 



Computerspiel(-sucht?) als Männlichkeitskonstruktion: Zur digitalen Ästhetik der Geschlechterperformativität 153

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

19-Jähriger in Deutschland. Stuttgart: Medien-
pädagogischer Forschungsverbund Südwest.

Feige, D. M. (2015). Computerspiele. Eine Ästhetik. 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 

Fuxjäger, A. (2007). Diegese, Diegesis, diegetisch: 
Versuch einer Begriffsentwirrung. Montage 
A/V., 16.2.2007, 17-37.

Galloway, A. (2006). Gaming. Essays on Algorithmic 
Culture. Electronic Meditations, Vol. 18. Lon-
don, Minneapolis: University of Minnesota 
Press. 

Gross, R. (2015). Präsenz – ein Konzept zwischen 
Kulturwissenschaft und therapeutischem 
Diskurs. In M. Poltrum & U. Heuner (Hrsg.), 
Ästhetik als Therapie. Therapie als ästhetische Er-
fahrung. Festschrift zum 60. Geburtstag von 
Michael Musalek. Berlin: Parodos. 

Hall, S. (1999). Cultural Studies. Zwei Paradigmen. 
In R. Bromley, U. Göttlich & C. Winter (Hrsg.), 
Cultural Studies. Grundlagentexte zur Einführung 
(S. 113-138). Lüneburg: zu Klampen.

Hipfl, B. (1999). Inszenierungen des Begehrens. 
Zur Rolle der Fantasie im Umgang mit Medi-
en. In A. Hepp & R. Winter (Hrsg.), Kultur-Me-
dien-Macht. Cultural Studies und Medienanalyse 
(S. 145-160). Wiesbaden: VS-Verlag.

Ivory, J. (2006). Still a Man’s Game: Gender Repre-
sentation in Online Reviews of Video Games. 
Mass Communication & Society, 9, 1, 103-114. 

Jenkins, H. (2006). Convergence Culture: Where Old 
and New Media Collide. New York: New York 
University Press.

Johnson, R. (2014). Hiding in Plain Sight. Repro-
ducing Masculine Culture at a Video Game 
Studio. Communication, Culture & Critique, 7, 4, 
578-594.

Kirkland, E. (2009). Masculinity in Video Games: 
The gendered Gameplay of Silent Hill. Camera 
Obscura 71, 24, 2.

Koch, A.; Wlachojiannis, J.; Albrecht, U. (2011). 
Entwicklung und Behandlung der Computer-
spielabhängigkeit: eine Kasuistik. Suchtthera-
pie, 12 (2), 87-91.

Kontour, K. (2012). The Governmentality of Battle-
field Space: Efficiency, Proficiency, and Mascu-
line Performativity. Bulletin of Science, Technol-
ogy & Society, 32, 2, 353-360.

Kringiel, D. (2009). Computerspielanalyse konkret. 
Methoden und Instrumente erprobt an Max Payne 
2. München: kopaed.

Lipman-Blumen, J. (1979). Toward a Homosocial 
Theory of Sex Roles: An Explanation of the Sex 
Segregation of Social Institutions. Signs, 1, 3, 
15-31.

Lünenborg, M. & Maier, T. (2013). Gender Media 
Studies. Eine Einführung. Konstanz, München: 
UTB.

Meißner, H. (2012). Butler. Stuttgart: Reclam. 
Miller, M.; Summers, A. (2007). Gender Differenc-

es in Video Game Characters’ Roles, Appear-
ances, and Attire as Portrayed in Video Game 
Magazines. Sex Roles, 57, 733-742.

Near, C. (2012). Selling Gender: Associations of 
Box Art Representation of Female Charac-
ters With Sales for Teen- Mature-rated Video 
Games. Sex Roles, 68, 252-269.

Neitzel, B. (2012). Involvierungsstrategien des 
Computerspiels. In GamesCoop17 (Hrsg.), The-
orien des Computerspiels. Zur Einführung. Ham-
burg: Junius. 

Rehbein, F., Kleimann, M. & Mößle, T. (2009). Com-
puterspielabhängigkeit im Kindes- und Jugendal-
ter. Empirische Befunde zu Ursachen, Diagnostik 
und Komorbiditäten unter besonderer Berücksich-
tigung spielimmanenter Abhängigkeitsmerkmale. 
Kriminologisches Forschungsinstitut Nieder-

17	 Die Games Coop ist eine Kooperation aus Mitgliedern des Me-
dienwissenschaftlichen Seminars der Universität Siegen. 

Internet-Abhängigkeit  
über Kognition auflösbar
Für die Behandlung von Internet-Abhängigkeit 
werden kognitive Verfahren am häufigstem 
empfohlen. 

„Der kognitive Therapieanteil setzt auf 
die Analyse und Veränderung pathologischer 
Denkprozesse im Hinblick auf die Erkennung 
positiver Verstärker (virtuelle Belohnungen) 
und negativer Verstärker (reale Kränkungen). 
Der verhaltenstherapeutische Teil zielt mehr 
auf die konkrete Veränderung von Verhal-
tensweisen, wobei es v.a. darum geht, das pa-

thologische Mediennutzungsverhalten durch 
positive Erlebnis- und Verhaltensweisen in 
der konkret-realen Umwelt zu ersetzen,“ fasst 
der Psychiater Prof. Dr. Bert te Wildt moderne 
Behandlungsstrategien zusammen – in seiner 
Monografie

Medialität und Verbundenheit – 
Zur psychopathologischen Phänomenologie 
und Nosologie von Internetabhängigkeit. 
Pabst. ISBN 978-3-89967-609-9

NACHRICHT



J. M. Zimm154

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

sachsen e.V. Forschungsbericht Nr. 108. http://
www.kfn.de/versions/kfn/assets/fb108.pdf 
(16.9.2014)

Ryan, M. (2001). Narrative as Virtual Reality. Immer-
sion and Interactivity in Literature and Electronic 
Media. Baltimore: John Hopkins University 
Press. 

Scharrer, E. (2009). Virtual Violence: Gender and 
Aggression in Video Game Advertisements. 
Mass Communication and Society, 7, 4, 393-412.

Sorg, J. (2010). Figurenkonzepte in Computerspie-
len. In R. Leschke & H. Heidlbrink (Hrsg.), For-
men der Figur. Figurenkonzepte in Künsten und 
Medien. Konstanz: UVK. 

Souriau, E. (1997). Die Struktur des filmischen 
Universums und das Vokabular der Filmolo-
gie [frz. 1951]. Montage A/V, 6.2.1997, 140-157.

Willoughby, T. (2008). A short-term longitudinal 
study of internet and computergame use by 
adolescent boys and girls: prevalence, frequen-
cy of use and psychosocial predictors. Develop-
mental Psychology, 44, 1, 195-204.

Zimm, J. (2014). Computerspielsucht als Konst-
ruktion hegemonialer Männlichkeit. soziales_ 
kapital, 12, 74-87.

Zimm, J. (2016). Die Figur im Computerspiel. Zur Re-
präsentation von Männlichkeiten in Max Payne 3. 
Unveröffentlichte Masterarbeit. Wien: Univer-
sität Wien.

Johannes M. Zimm, Bakk. MA
Soziologe, Klinischer Sozialarbeiter.  
Beschäftigt sich mit Gender Media Studies, 
kritischer Männlichkeitsforschung und  
Gruppendynamik. Tätigkeit als Studien- 
assistent am Institut für Soziologie. Seit 2015 
Sozialarbeiter im Anton-Proksch-Institut. 
zimm.johannes@gmail.com

NACHRICHT

Abhängig vom Internet  
und reich an Ressourcen

Häufig ist Internetabhängigkeit mit anderen 
psychischen Leiden assoziiert. Ob ein kausaler 
Zusammenhang besteht, lässt sich einstweilen 
kaum klären. Dr. Kay Uwe Petersen und Prof. 
Dr. Rainer Thomasius sehen „depressive Sym-
ptome und soziale Ängste“ im Vordergrund. 
„Neben affektiven Störungen gilt die Komor-
bidität mit der Aufmerksamkeitsdefizit-Hyper-
aktivitätsstörung als am besten belegt.“ Persön-
lichkeitsstörungen werden gleichfalls gesehen, 
relativ selten jedoch stoffgebundene Abhängig-
keitserkrankungen.

 Die Autoren empfehlen, einerseits die In-
ternetabhängigkeit eigenständig zu behandeln. 
Davon ist jedoch nicht zu erwarten, dass auch 
die andere Problematik gelöst wird; vielmehr 
benötigt auch sie eine spezifische Therapie. Ei-

nerseits wird die Behandlung beim pathologi-
schen Internetgebrauch meist an der etablierten 
Therapie stoffgebundener Süchte orientiert, an-
derseits liegt jedoch der Fokus stärker auf Res-
sourcenorientierung. „Die Betroffenen werden 
als reich an Ressourcen beschrieben.“ Ob eine 
vollständige Computer-Abstinenz verordnet 
werden sollte, bleibt umstritten.

 Die Autoren haben die gesamte Fachlitera-
tur zum Thema aufgearbeitet und die Befunde 
in einer umfangreichen Expertenbefragung 
vertieft.

K. U. Petersen, R. Thomasius: Beratungs- und 
Behandlungsangebote zum pathologischen 
Internetgebrauch in Deutschland. 
Pabst. ISBN 978-3-89967-663-1



155

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016, 155-158

Dass unsere Kultur ein Problem mit dem Ge-
nuss hat und nur dem ersten Anschein nach 
hedonistisch wirkt, hat der Wiener Philosoph 
Robert Pfaller in seinem bisherigen Werk pro-
vokant herausgearbeitet. In Wirklichkeit sei 
unser Zugang zum Genuss, zu Glamour und 
Großzügigkeit durch Verbote und staatliche 
Regulierungswut immer mehr bedroht, so die 
These in Pfallers Buch „Wofür es sich zu leben 
lohnt“ (2011). Wie aber verhält es sich vor dem 
aktuellen gesellschaftlichen Hintergrund mit 
dem Rausch? Ein Gespräch quer durch Kultur-
geschichte, Psychoanalyse und Gesundheits- 
politik.

Martin Tauss: Herr Professor Pfaller, Sie haben 
viel über den Genuss und seine Bedingungen 
reflektiert – wie sehen Sie das Verhältnis von 
Rausch und Genuss? 

Robert Pfaller: Der Rausch ist eine der er-
heblicheren Genussmöglichkeiten, die uns im 
Leben offenstehen. Der Kulturtheoretiker Ro-
ger Caillois hat im Rausch (Ilynx) eine der vier 
Formen des Spiels erkannt – neben Wettkampf 
(Agon), Glücksspiel (Alea) und nachahmendem 
Spiel (Mimesis). Die zunehmende Beliebtheit 
von Rauschspielen lässt sich zum Beispiel in 
den Vergnügungsparks beobachten, in denen 
diverse Arten von Hochschaubahnen, Schau-
keln, Zentrifugen und was sonst noch die ver-
tilgte Zuckerwatte wieder zum Vorschein zu 
bringen vermag, die älteren Wettkampf- und 
Geschicklichkeitsspiele, all diese altmodi-
schen Ballwurf-, Schießbuden und Autodrom-
Etablissements, mehr und mehr ablösen. Nach 
der kühnen These aus Johan Huizingas Buch 
„homo ludens“ ist das Spiel das Grundprinzip 
aller Kultur – und somit auch alles dessen, was 
das Leben lohnend und genussvoll macht. Frei-
lich aber ist nicht jeder Rausch ein Spiel und 
mithin auch nicht notwendigerweise ein Ge-
nuss. Damit der Rausch ein Genuss bleibt, muss 
er wohl ein Element jenes „Als Ob“ mit sich 
führen, wie es für das Spiel konstitutiv ist. Zum 

Beispiel beim Feiern und Tanzen, als ob es kein 
Morgen gäbe – obwohl ich genau weiß, dass ich 
das alles nur heute tun kann, weil morgen ein 
Feiertag ist und ich genug Zeit habe zum Rege-
nerieren.

M. T.: Sigmund Freud betrachtete Rausch-
mittel als „körperfremde Stoffe“, deren „Anwe-
senheit in Blut und Geweben“ dem Menschen 
unmittelbare Lustempfindungen verschafft, 
während sie gleichzeitig die „Aufnahme von 
Unlust-Regungen“ verhindert. Was liegt Ih-
rer Ansicht nach hinter der wiederkehrenden 
menschlichen Sehnsucht nach dem Rausch? 

R. P.: Der Rausch erspart uns nach Freuds 
Erkenntnis einiges an Aufwand, wie ihn die 
Realitätsanforderungen mit sich bringen: unbe-
queme Tatsachen, Anstrengungen, Schmerzen 
etc. Übrigens gibt es nicht nur stofflich indu-
zierte, substanzbedingte Rauschzustände. Es 
gibt ja auch den Kaufrausch, den Spielrausch 
(in den zum Beispiel Fussballmannschaften ge-
raten können, sobald ihnen etwas gelungen ist), 
den religiösen Rausch (wenn Sie an die antiken 
Bacchantinnen denken oder an ihre heutigen 
Pendants, die vielleicht gar nicht viel säkula-
reren Love Paraders), den Geschwindigkeits-
rausch, den sexuellen Rausch, oder auch das 
rauschhafte Arbeiten, wenn manches plötzlich 
besser oder leichter gelingt als erwartet. Das 
Bedürfnis nach dem Rausch scheint sich aus 
seiner Natur als Unterbrechung gegenüber un-
serem alltäglichen Funktionieren zu ergeben. 
Wenn wir funktionieren und der Erhaltung 
unseres Lebens dienen, schreibt Georges Ba-
taille, dann sind wir in gewisser Weise servil. 
Souverän hingegen, sozusagen auf Augenhöhe 
mit dem Leben, sind wir dann, wenn wir dieses 
Funktionieren unterbrechen und zum Beispiel 
feiern und zum Leben gleichsam sagen: „Die 
ganze Woche habe ich für dich geschuftet; jetzt 
zeig mir mal, was du mir zu bieten hast.“

M. T.: Worauf gründet andererseits die 
Angst vor dem Rausch und die Rauschfeind-
lichkeit mancher Epochen und Kulturen?

Zwischen Hedonismus und Puritanismus: 
Zeitgenössische Reflexionen über Rausch, 
Genuss und Abstinenz 

Martin Tauss im Gespräch mit dem Wiener Philosophen Robert Pfaller1

1	 Das vorliegende Interview wurde schriftlich geführt und ist in gekürzter Form in der österreichischen Wochenzeitung „Die Furche“ 
(18.6.2015) erschienen.



R. Pfaller 156

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

R. P.: Der Religionssoziologe Emile Durk-
heim unterscheidet zwischen „positiven“ und 
„negativen Kulten“. Es kann zum Beispiel zu 
einer Religion gehören, dass man zu einer be-
stimmten Zeit etwas Bestimmtes feierlich ge-
meinsam verzehrt oder trinkt; wohingegen 
es in einer anderen Religion (oder sogar in 
einer späteren Phase derselben Religion) vor-
geschrieben ist, diese Sache eben niemals zu 
essen oder zu trinken. Sigmund Freud hat auf 
die Parallele zwischen diesen religiösen Phä-
nomenen und den Erscheinungsformen der 
Zwangsneurose hingewiesen, wo ebenfalls 
„positive“ Zwangshandlungen plötzlich durch 
„negative“ Abstinenzriten ersetzt werden kön-
nen. Sehr allgemein könnte man sagen: positive 
Kulte sind gesellig und bringen Lust. Negative 
Kulte dagegen steigern die Selbstachtung und 
befördern Vereinzelung. Je mehr Gesellschaf-
ten sich entsolidarisieren, desto mehr scheinen 
sie bestrebt, positive Kulte durch negative zu er-
setzen. Unsere Kultur scheint mir gerade einen 
solchen „Reformschub“ durchzumachen. Die 
zu beobachtende zunehmende Verfemung von 
Sex, Tabakkultur, Pelz, Höflichkeit, Parfüm, 
fettem Essen etc. sowie der mit diesen Elemen-
ten verbundenen „Kulte“ lese ich darum als 
ein Symptom gesellschaftlicher Entsolidarisie- 
rung.

M. T. Wie lässt sich in der gegenwärtigen –  
neoliberalen – Gesellschaft der Umgang mit 
Rausch und Genuss charakterisieren?

R. P.: Genau in dem Maß, in dem das Arbei-
ten sich nach allen Richtungen hin entgrenzt –  
nicht nur, weil man jetzt überall und ständig 
arbeiten kann oder soll, sondern auch weil viele 
kaum mehr Arbeit haben, wohingegen einige 
wenige nur noch dann arbeiten können, wenn 
sie unendlich viel arbeiten –, genau in diesem 
Maß scheinen die Unterbrechungen der Arbeit, 
zum Beispiel durch Riten des Rausches, der 
Verfemung zu verfallen. Bezeichnend ist, dass 
in solchen arbeitswütigen Ambientes zum Bei-
spiel das Trinken, Partys Feiern oder auch Kok-
sen oft schon Teil des (nicht enden wollenden) 
Arbeitsalltags ist. Damit verliert der Rausch 
seine rituelle Form und seine Funktion als Un-
terbrechung. Das ist meines Erachtens eine der 
Voraussetzungen dafür, dass die Rauschmittel 
zu Suchtmitteln werden. Übrigens wird auch 
die Arbeit selbst auf diesem Weg zum Sucht-
mittel. Und wenn die Arbeit grenzenlos wird 
und nicht mehr nur unsere Disziplin, sondern 
unsere gesamte Kreativität und völlige Hinga-
be fordert, werden wir nicht selbstverwirklicht 
und souverän, sondern leider eher totale Ar-
beitssklaven.

M. T.: In den Jahren um 1968 erlangte der 
Rausch in der studentisch-intellektuellen Pro-

testbewegung eine subversive Funktion; eine 
ganze Generation pflegte einen stark affirma-
tiven Zugang zur Welt der Drogen. Wie bewer-
ten Sie hier das Erbe der 68er bzw. was ist aus 
diesem Erbe geworden?

Der heute bekannte Umstand, dass ein 
großer Teil der 1968er-Drogenmode auf Expe-
rimente der US-Armee zurückgeht, die davon 
träumte, ihre Feinde unter LSD zu setzen, stutzt 
wohl auch die emanzipatorischen Hoffnungen 
ein wenig zusammen, die manche damals mit 
ihrem Drogengebrauch verbunden haben mö-
gen. Gegenwärtig fällt mir auf, dass es oft die-
selben Leute sind, die sich einerseits für die 
Freigabe sogenannter weicher Drogen einset-
zen und andererseits für totale Rauchverbote. 
Das „antiautoritäre“ Moment, das spezifisch 
mit den 68er-Drogen verbunden wurde, scheint 
Leute zu formen, die an bestimmten Punkten 
auch wieder sehr wenig erwachsen und sehr 
autoritätshörig sind.

M. T.: Studien beschreiben den hohen An-
teil von Alkohol- und Drogenthemen als roten 
Faden in der Pop-Kultur und Musik, durch-
aus vergleichbar mit der Liebe, die ja auch als 
rauschhaftes Erlebnis besungen wird. Was ver-
raten uns die Pop-Kulturen über den Rausch 
bzw. was verrät der Rausch über die Pop-Kul-
turen – damals und heute? 

R. P.: Mit Nietzsche könnte man sagen, 
dass rund um 1968 in westlichen Ländern eine 
grundlegende Veränderung der Massenkultur 
stattgefunden hat: weg vom bis dahin vorherr-
schenden „apollinischen“ Prinzip des Bildes 
(und der Literatur), hin zur Vorherrschaft der 
Musik und des „dionysischen“ Prinzips des 
Rausches. Freilich ist genau dadurch auch die 
Musik selbst viel dionysischer geworden, etwa 
als Rockmusik. Und das ganze Leben bekommt 
etwas Rauschhaftes, wenn Leute zum Beispiel 
in zunehmendem Maß – und egal, wo sie sich 
befinden – laute Musik hören. Auch die Ver-
breitung des Fernsehens und anderer Medien, 
in denen, wie Marshall McLuhan feststellte, das 
Medium (und nicht der Inhalt) die Botschaft 
ist, wirkt in diesem Sinn berauschend. Denn 
detailreichere, sperrigere Inhalte lassen sich 
da gar nicht mehr kommunizieren. Unter die-
ser Perspektive ist das um 1968 erwachte, neue 
Interesse für Drogen verständlich. Freilich hat 
man auch früher schon reichlich diverse Dro-
gen konsumiert, aber unter anderen Vorausset-
zungen. 

M. T.: Der deutsche Philosoph Thomas 
Metzinger betrachtet Alkoholkonsum etc. 
gleichsam als „Holzschlaghammer“-Methode 
der Bewusstseinsveränderung und geht davon 
aus, dass wir unser Bewusstsein durch techno-
logischen Fortschritt künftig viel feiner modu-



Zwischen Hedonismus und Puritanismus: Zeitgenössische Reflexionen über Rausch, Genuss und Abstinenz 157

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

lieren werden können. Wie ist Ihr Ausblick auf 
die „Rauschtechniken“ der Zukunft? 

R. P.: Ob und in welchem Maß Rauschmit-
tel zu massenhafter Beliebtheit finden, hängt 
nicht nur von den verfügbaren Substanzen oder 
technischen Möglichkeiten ab, sondern vor al-
lem auch davon, ob die mit dem jeweiligen 
Stoff verbundenen Glücksversprechen in der 
Gesellschaft geschätzt werden oder nicht. Viele 
einst berüchtigte Drogen wie zum Beispiel der 
Absinth sind heute zwar durchaus noch vor-
handen, werden aber nur noch von Gourmets 
oder sozusagen von pharmakologischen Oldti-
merfans kultiviert. Es könnte darum auch sein, 
dass wir in Zukunft noch viel abstinenter wer-
den, als wir es uns heute träumen lassen, und 
dass wir alle unsere technischen Manipulati-
onsmöglichkeiten vorwiegend zur Effizienz-
steigerung benutzen.

M. T.: Ist gegen den Alkohol künftig ein 
ähnlicher Feldzug wie derzeit gegen das Rau-
chen vorstellbar, oder bleibt der Alkohol als 
prägendes Rausch- und Genussmittel unserer 
Kultur unangetastet?

R. P.: Den Alkohol umgibt in Europa, zum 
Beispiel was führende Politiker betrifft, derzeit 
noch ein höflicher Schleier des Schweigens – 
ähnlich wie früher die Liebschaften der fran-
zösischen Präsidenten. Da die kulturelle Hege-
monie der USA aber in zunehmendem Maß zu 
einer Bekenntnis- und Geständniskultur führt, 
wie sie Michel Foucault hellsichtig beschrieben 
hat, könnte sich auch hier eine Veränderung 
ergeben. Es werden dann immer mehr Leute, 

schon bei geringen konsumierten Mengen, als 
süchtig angesehen werden, und der Druck zum 
Geständnis wird stärker werden. Verschärfend 
könnte die Feindseligkeit gegen andere Genuss-
mittel hinzukommen; zusammen mit der einfa-
chen Beobachtung, dass die Trinkerin, zum Bei-
spiel, wenn sie Auto fährt, ihre Mitmenschen ja 
noch viel stärker und unmittelbarer gefährdet 
als die Raucherin. Die zu beobachtende Verfe-
mung unserer Glücksmöglichkeiten wird also 
wohl auch um den Alkohol keinen Bogen ma-
chen.

M. T.: Wie könnte eine vernünftige Politik 
der Rausch- und Genussmittel aussehen? 

R. P.: Zunächst sollte die Politik erwachse-
ne Menschen auch als erwachsene Menschen 
behandeln. Sie zum Beispiel mit Schockbildern 
auf Weinflaschen oder Zigarettenpackungen 
vor der Leberzirrhose oder dem Lungenkrebs 
zu warnen, ist lächerlich und unwürdig. Und 
natürlich muss die Politik andererseits den 
Kranken und Süchtigen helfen. Aber das ist 
nicht zu schaffen, indem man nur die Suchtmit-
tel verfemt oder den Zugang dazu erschwert. 
Denn wie in der Suchtforschung allgemein be-
kannt ist, lassen sich Süchte sehr leicht von ei-
nem Objekt auf ein anderes verlagern. Sogar auf 
Selbsthilfegruppen kann man süchtig werden – 
um nicht von den neuen, nicht substanzbasier-
ten Formen der Sucht wie Arbeitssucht (work-
aholism), Aufmerksamkeits-Defizitsyndrom (in 
Wahrheit: Aufmerksamkeitssucht), Hyperakti-
vität, Hyperkonnektivität (dauernd online sein 
müssen), Selbstperfektionierungssucht etc. zu 

NACHRICHT

TTIP würde Verbesserungen  
der Tabakkontrolle verhindern
„Das transatlantische Freihandelsabkommen 
TTIP, das derzeit zwischen EU und USA aus-
gehandelt wird, würde der Tabakindustrie zu-
sätzliche Möglichkeiten zur Einflussnahme auf 
den Gesetzgebungsprozess eröffnen,“ warnt 
Dr. Dietmar Jazbinsek im aktuellen „Jahrbuch 
Sucht 2016“.

„So ist im Zuge der ,regulatorischen Ko-
operation‘ beabsichtigt, ausländische Inves-
toren frühzeitig über jedes Gesetzesvorhaben 
zu informieren, das ihre Gewinnerwartungen 
beeinträchtigen könnte. In Brüssel arbeiten 
Lobyisten aus Unternehmen und Wirtschafts-
verbänden darauf hin, dass der Tabakindustrie 

im Rahmen von TTIP dieselben juristischen 
Privilegien zugestanden werden wie allen an-
deren Branchen auch. Rechtsexperten rechnen 
für diesen Fall damit, dass die Gesetze zum 
Schutz vor den Gefahren des Rauchens auf dem 
aktuellen Stand eingefroren werden; denn der 
Gesetzgeber muss befürchten, bei weitergehen-
den Regulierungen von Schadensersatzklagen 
überzogen zu werden.“

 
Deutsche Hauptstelle für Suchtfragen: 
Jahrbuch Sucht 2016. 
Pabst. ISBN 978-3-95853-172-7



R. Pfaller 158

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

sprechen. Eine entscheidende Suchtbedingung 
ist heute mangelnde Existenzsicherheit. Es sind 
vor allem die Verzweifelten und Übergestress-
ten, die süchtig trinken und spielen. Und es 
sind die vom unsinnigen, Bologna-bedingten 
Prüfungs- und Karrierestress überforderten 
Studierenden, die mittlerweile massenhaft auf-
merksamkeitssteigernde Drogen wie Ritalin 
nehmen. Wenn die Leute nicht ständig um ihre 
Jobs, ihre Karrieren und ihre Existenz zittern 
müssten, wären sie auch bedeutend weniger 
suchtgefährdet. Gesundheitspolitik ist darum 
zuallererst Sozialpolitik.

M. T.: Dem Ritual wird aus kulturhistori-
scher, aber auch suchttherapeutischer Sicht 
oft eine Schutzfunktion beim Umgang mit 
Rauschmitteln zugeschrieben. Wie sehen Sie 
das Verhältnis von Rausch und Ritual? 

R. P.: Das Ritual ermöglicht den Rausch und 
die mit ihm verbundene Voraussetzung der Ge-
selligkeit. Denn alleine wollen viele gar nicht 
trinken, ja oft nicht einmal essen. Aber es be-
grenzt den Rausch auch – und damit auch seine 
Gefahr. Denn das Ritual setzt räumliche und 

zeitliche Grenzen. Daher erklärt sich übrigens 
die Wirksamkeit von Selbsthilfegruppen: weil 
sie mit ihren Ritualen der Zusammenkunft das 
für den Drogengebrauch entscheidende, rhyth-
misierende Moment der Geselligkeit bewahren 
sowie auch die Priorität im Leben beanspru-
chen, die früher die Droge innehatte. Auf die-
se Weise bekommen Süchtige zwei Momente 
wieder, die für sie entscheidend waren, und 
erhalten Zugang zu einer Abstinenz, die nicht 
einfach nichts ist. Wirklich gefährlich hingegen 
wird es vor allem dann, wenn die mit dem Ge-
brauch von suchtgefährdenden Substanzen ver-
bundenen Rituale ihre Unterbrechungsfunk-
tion gegenüber dem Arbeitsleben verlieren. 
Denn wenn das rituelle Unterbrechen scheitert, 
muss der Versuch des Unterbrechens fortwäh-
rend wiederholt werden. Dann wird beim Ar-
beiten selbst geraucht, getrunken oder gekokst 
etc; ohne jede Zäsur. Wenn wir den Leuten hin-
gegen ihre Pausen und Feiertage zugestehen 
und die Arbeit nicht selbst zur Droge machen, 
dann können sie auch mit den anderen Drogen 
meist einigermaßen gut umgehen. 

Univ. Prof. Dr. Robert Pfaller 
Österreichischer Professor für Philosophie 
Essayist und Buchautor. Zuletzt erschienen: 
Kurze Sätze über gutes Leben.  
Frankfurt a. M.: Fischer Taschenbuch, 2015
anfrage@robert-pfaller.at  
www.robert-pfaller.com

Dr. Martin Tauss
Autor und Journalist 
Leiter des Ressorts „Wissenschaft“  
bei der österreichischen Wochenzeitung  
„Die Furche“
mtauss@kabelplus.at



Auf den Straßen der Philippinen sam-
meln sich jede Nacht die Leichen. Die 
Mörder kommen aus dem Nichts, oft 
auf Motorrädern. Sie schießen ihre 
Opfer nieder, und bevor sie wieder 
verschwinden, legen sie noch Schilder 
neben die leblosen Körper. „Ich bin ein 
chinesischer Drogenboss“ steht darauf. 
Oder: „Ich bin ein Taschendieb, folge 
nicht meinem Beispiel“.

Redakteure der Nachrichtenseite In-
quirer haben in ihrer „Kill List“ insge-
samt 512 Todesfälle gesammelt. 

Ihre Liste ist die Chronologie einer 
dramatischen, mörderischen Wende, 
die die philippinische Drogenpolitik 
seit Juni genommen hat. Der Inselstaat 
gilt eigentlich als funktionierende und 
lebhafte Demokratie. Nun ziehen hier 
nachts Unbekannte durch die Straßen 
und ermorden Drogenabhängige. Sie 
tun das mit staatlicher Billigung, wenn 
nicht gar Auftrag. Wie konnte es soweit 
kommen?

Der Präsident rief zur 
Lynchjustiz auf

Es begann auf der südlichen Insel 
Mindanao, in der katholischen Stadt 
Davao. Lange Zeit galt sie als Mord-
hauptstadt, dann kam Rodrigo Du-
terte. 22 Jahre lang regierte er dort als 
Bürgermeister und drohte Dealern und 
Gangstern damit, dass sie seine Stadt 
entweder senkrecht oder waagrecht 
verlassen würden. Tatsächlich wurde 
Davao zu einer der sichersten Städte des 
Landes. Todesschwadronen auf Motor-
rädern hatten wortwörtlich weite Teile 
der Kriminalität ausgerottet. Sie wer-
den mit DDS für Davao Death Squads 
abgekürzt.

Heute ist Duterte der Präsident 
der Philippinen und hat seine Death 
Squads gleich mitgebracht. Am Tag sei-

nes Amtsantritts fuhr er in einen Slum 
bei Manila und hetzte gegen Drogen-
dealer und -abhängige. „Das sind Hu-
rensöhne, die unsere Kinder zerstören“, 
sagte er und rief zur Lynchjustiz auf. 
„Wenn Sie einen Abhängigen sehen, 
zögern Sie nicht und töten Sie ihn. Es 
wäre zu schmerzhaft, wenn die Eltern 
es selbst tun müssten.“ Später verlas er 
die Namen mutmaßlicher Dealer.

400 Tote in einem Monat

Nur vier Tage danach meldete die phi-
lippinische Nachrichtenseite PhilStar, 
dass bereits 18 Dealer getötet worden 
seien und sich 952 den Behörden stell-
ten. Inzwischen ist die Zahl mehr als 22-
mal so hoch. Laut der philippinischen 
Polizei wurden im Juli 402 mutmaßli-
che Drogenhändler und -konsumenten 
bei Razzien getötet, rund 5.500 wurden 
verhaftet und rund 600.000 hätten sich 
selbst gestellt. Viele weitere starben in 
undokumentierten Schusswechseln. 
Wie viele, kann niemand genau sa-
gen. Human Rights Watch geht von 
465 Toten innerhalb des ersten Monats  
aus. 

Aus den nun überfüllten Gefäng-
nissen häufen sich Berichte über ka-
tastrophale Haftbedingungen. Im 
Quezon-Gefängnis in Manila sind 
beispielsweise rund 3.800 Menschen 
untergebracht, obwohl das Gebäude 
nur für ein Fünftel davon ausgelegt ist. 
„Viele drehen durch“, erzählte Mario 
Dimaculangan der Nachrichtenagen-
tur AFP. Von allen Häftlingen ist er am 
längsten in Quezon. „Die Leute können 
keine klaren Gedanken mehr fassen. Es 
ist so voll. Bei jeder kleinsten Bewegung 
stößt man gegen etwas oder jemanden.“

Für Menschenrechtler wie Jesus 
Falcis von der Far Eastern University 
in Manila sind die jüngsten Entwick-

lungen eine Katastrophe. „Duterte 
wurde gewählt, weil er versprach, den 
Frieden wiederherzustellen und dem 
Rechtsstaat zu dienen“, sagt Falcis, 
„dabei verletzt er seit seinem Amtsan-
tritt rechtsstaatliche Grundprinzipien.“ 
Dazu gehöre die Vorverurteilung von 
mutmaßlichen Kriminellen. „Wenn Du-
terte entsprechende Informationen vom 
Geheimdienst hatte, dann hätte er auf 
dieser Grundlage eine Klage einreichen 
und allen Beteiligten ein faires Verfah-
ren ermöglichen müssen. Stattdessen 
suchen seine Leute die Verdächtigen 
auf und rufen ihre Namen durch Mega-
fone aus.“

Duterte ignoriert Mahnung  
der Vereinten Nationen

Auch Unbeteiligte würden in Mitlei-
denschaft gezogen. Unter dem Deck-
mantel der Kriminalitätsbekämpfung 
gebe es ständig unangekündigte, zum 
Teil brutale Personenkontrollen, und 
für Minderjährige wurde vorüberge-
hend eine Ausgangssperre ab 22 Uhr 
verhängt. Frühere Regierungschefs hät-
ten Falcis zufolge Menschenrechtsver-
letzungen zumindest noch öffentlich 
abgelehnt und Untersuchungen einge-
leitet, Duterte dagegen verteidigt sie. 
Dutertes Meinung nach dürfen Men-
schenrechte kein Deckmantel für Kri-
minelle sein.

Die internationale Gemeinschaft 
reagiert hilflos. Bereits zwei Wochen 
nach Dutertes Amtsantritt verurteilte 
der UN-Generalsekretär Ban Ki Moon 
dessen Drogenkrieg. Die außergericht-
lichen Tötungen seien illegal und ein 
Bruch mit Grundrechten. Zu Einsicht 
führte das nicht – im Gegenteil. In 
seiner jüngsten Regierungserklärung 
stellte Duterte klar, dass er mit dem 
Feldzug nicht aufhören würde, bis der 
letzte Drogenboss und der letzte Dea-
ler sich gestellt habe und hinter Gittern 
sei – „oder unter der Erde, wenn sie so 
wollen“. Nun fordern über 200 Nichtre-
gierungsorganisationen aus der ganzen 
Welt in einem gemeinsamen Statement 
die UN und das International Nar-
cotics Control Board (INCB) auf, die 
Philippinen dazu zu bringen, sich wie-
der an völkerrechtliche Standards zu  
halten. 

Nachrichten 159

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016, 159-164

Philippinen

Im Rausch der Selbstjustiz
Seit einem Monat richten philippinische Todesschwadronen mutmaßliche Dealer  
und Abhängige auf offener Straße hin. Der Präsident hatte seine Bevölkerung dazu 
aufgerufen.



Bei Alkoholismus wechseln sich häufig 
Perioden der Trunkenheit mit Absti-
nenzphasen ab, in denen die Betroffe-
nen versuchen, auf Alkohol zu verzich-
ten. Am Ende dieser Phasen steht dabei 
oft der Rückfall, wodurch die Sucht nur 
vertieft wird. Während dieser Zyklen 
finden viele Veränderungen im Gehirn 
statt. Besonders wichtig ist dabei der 
Neurotransmitter Dopamin, der die Si-
gnalübertragung in Belohnungszentren 
im Gehirn vermittelt. 

Wenn sich gelegentlicher Alkohol-
konsum zu einer Sucht entwickelt, ver-
ändern sich auch die Bindungsstellen 
für Dopamin, über die der Botenstoff 
seine Wirkungen vermittelt. Diese Ver-
änderungen untersuchten Dr. Natalie 

Hirth und ihre Kollegen, indem sie 
Gehirnproben von verstorbenen Alko-
holikern mit denen von Menschen ver-
glichen, die in ihrem Leben wenig oder 
gar keinen Alkohol getrunken hatten. 
Dabei fanden die Wissenschaftler Hin-
weise auf deutlich erhöhte Dopamin-
Spiegel in bestimmten, für die Verhal-
tenskontrolle wichtigen, Bereichen des 
Gehirns der Alkoholsüchtigen. Durch 
ergänzende Versuche an alkoholabhän-
gigen Ratten konnten die Forscher die 
Humanstudien bestätigten und weitere 
detaillierte Erkenntnisse gewinnen. Es 
zeigte sich, dass die Dopamin-Mengen 
im akuten Entzug stark vermindert 
sind. Doch wenn die Tiere über einen 
längeren Zeitraum keinen Alkohol er-

hielten, stiegen die Dopamin-Werte 
deutlich über das Normalniveau. Dies 
hatte unter anderem den Effekt, dass 
die Tiere hyperaktiv wurden.

Aufgrund ihrer Ergebnisse glau-
ben Natalie Hirth und Kollegen, dass 
Dopamin beim akuten Alkoholentzug 
verringert ist und dann stark ansteigt, 
wenn die Alkoholiker die Abstinenz 
länger durchhalten. „Diese Erkenntnis-
se könnten sowohl den initial vermin-
derten Antrieb und die gesenkte Stim-
mungslage im frühen Entzug erklären, 
als auch die später häufig bei Suchtpa-
tienten auftretenden Symptome von 
Rastlosigkeit und gestörter Impulskon-
trolle“ ergänzt Professor Kiefer, Direk-
tor der Klinik für Abhängiges Verhal-
ten und Suchtmedizin am ZI. Auf diese 
Befunde aufbauend können nun Ver-
haltensexperimente entworfen werden, 
um den Zusammenhang zwischen er-
höhtem Dopamin und dem Rückfall in 
die Alkoholsucht besser zu verstehen. 
Letztendlich sollen so Wege gefunden 
werden, um den Rückfall gänzlich zu 
verhindern und damit den erkrankten 
Menschen helfen, die Sucht endgültig 
zu überwinden.� ■r

Nachrichten160

rausch, 5. Jahrgang, 2-2016

Dutertes Stärke ist die Schwäche 
des philippinischen Rechtsstaats

Global betrachtet hat hartes Durch-
greifen bestehende Drogenprobleme 
eher verschlimmert als verbessert. In 
Zentralamerika gab es seit der Jahr-
tausendwende viele Politiker, die mit 
den Slogans „mano dura“ oder „super 
mano dura“ in den Wahlkampf zogen, 
also „harte“ beziehungsweise „super-
harte Hand“. Nach ihrer Wahl wurden 
ähnlich wie jetzt auf den Philippinen 
Abhängige stigmatisiert und inhaf-
tiert. Damit verschwanden zwar die 
unmittelbare Nachfrage und die Be-
schaffungskriminalität. „Mittelfristig 
kam das Problem aber wieder zurück, 
zum Teil noch gravierender als vorher“, 
erklärt Günther Maihold, Experte für 
organisierte Kriminalität in Zentral-
amerika bei der Stiftung Wirtschaft 
und Politik. 

Schließlich verschwänden die Nach-
frage und die übergreifenden kriminel-
len Strukturen nicht durch die harte 
Hand. Letztlich wurden in Zentralame-

rika Milliarden in eine nicht endende 
Spirale aus Gewalt und Gegengewalt 
investiert. Auf den Philippinen kommt 
hinzu, dass nicht nur Dealer, sondern 
auch Konsumenten gejagt werden. „Es 
wird nicht mal auf die zentrale Ebene 
der Drogendealer und Vertriebsketten 
abgehoben. Stattdessen wird Druck auf 
das schwächste Glied der Kette ausge-
übt“, so Maihold.

Die Philippiner lieben  
ihren Präsidenten

Der Bevölkerung ist das offenbar egal. 
Viele Philippiner im In- und Ausland 
bewundern Duterte für sein entschie-
denes Durchgreifen. Bei den Präsident-
schaftswahlen im Mai kam er auf 39 
Prozent der Stimmen, so viel wie seine 
beiden größten Kontrahenten zusam-
men. Zwei Monate nach der Wahl, Ende 
Juli, sprachen ihm einer Umfrage nach 
91 Prozent ihr Vertrauen aus. Vor allem 
in den sozialen Medien erfährt er viel 
Unterstützung, auch in Deutschland 

gibt es Duterte-Facebook-Gruppen mit 
Zehntausenden Likes. Viele wollten 
einen Wandel, mit Duterte bekamen 
sie ihn. Kritische Berichte empfinden 
Duterte und seine Anhänger als Miss-
verständnisse oder gar Propaganda 
eines Establishments, das keinen Wan-
del zulassen will. Bis zum Ende seiner 
Amtszeit im Jahr 2022 will Duterte des-
wegen keine Pressekonferenzen und 
Interviews mehr geben.

Für Michael Buehler verkörpert 
die Stärke Dutertes in erster Linie die 
Schwäche des philippinischen Rechts-
systems. Buehler ist Professor für ver-
gleichende Politikwissenschaft mit 
Schwerpunkt auf Südostasien. „Auf 
den Philippinen und in den meisten 
anderen südostasiatischen Staaten sind 
die Rechtssysteme gezeichnet von Kor-
ruption, geheimen Absprachen und 
Vetternwirtschaft“, sagt Buehler. Das 
habe deren Glaubwürdigkeit untergra-
ben und den Weg geebnet für Straßen-
justiz und Politiker, die einfache Lö-
sungen auf sehr komplexe Situationen 
bieten.� ■r

Abstinenzphasen bei Alkoholabhängigen  
führen zu mehr Dopamin im Gehirn
In einer neuen Studie berichten Suchtforscher am Institut für Psychopharmakologie  
und an der Klinik für Abhängiges Verhalten und Suchtmedizin, dass Alkoholiker er-
höhte Konzentrationen an Dopamin in Regionen des Gehirns aufweisen, wenn sie 
längere Zeit auf Alkohol verzichten. Die Ergebnisse der Studie wurden Ende Februar 
in der Fachzeitschrift Proceedings of the National Academy of Sciences (PNAS) veröf-
fentlicht.




