
42 DIE FURCHE • 49 | 3. Dezember 2015Philosophie | | 70 Jahre DIE FURCHE

Fo
to

: G
al

le
ria

 d
eg

li 
U

ff
iz

i, 
Fl

or
en

z,
 It

al
ie

n

Heilsame 
Ästhetik
Dass die Erfahrung 
des Schönen heil-
sam sein kann, hat 
zuletzt das For-
schungsinteres-
se einer ästhetisch 
orientierten Me-
dizin und Psycho-
therapie geweckt 
(Bild: „Die Geburt 
der Venus“ von 
Sandro Boticelli).

Tiefgründiger Anreiz der Lebenskräfte
Heute herrscht ein Kult um die Schönheit, ihre tiefere Bedeutung aber bleibt meist verborgen. Nicht im Gehirn, sondern  
in der europäischen Geistesgeschichte findet sich der Schlüssel, warum wir die Welt ästhetisch verstehen sollten.

| Von Martin Poltrum

Es waren die Jahrzehnte um die Jahr-
tausendwende, als in den USA und 
in Deutschland die „Dekaden des Ge-

hirns“ ausgerufen wurden: Die Hirnfor-
schung wurde damit zu einer Leitwissen-
schaft für das 21. Jahrhundert geadelt. Die 
Nachbeben dieser offiziell geschürten Be-
geisterung sind heute noch an allen Ecken 
und Enden zu spüren – selbst im Bereich 
der Ästhetik. Dass Schönheit letztlich in den 
Gehirnwindungen des Betrachters liegt, ist 
nunmehr das Credo der Neuroästhetik, die 
sich in den vergangenen Jahren als neues 
Forschungsfeld etabliert hat. Ästhetisches 
Empfinden soll hier mit naturwissenschaft-
lichen Methoden ergründet werden. Frag-
lich jedoch bleibt, ob dieser Ansatz imstan-
de ist, der Tiefendimension der Ästhetik 
gerecht zu werden.

Der Blick der Philosophen

Denn in der Regel denken wir heute viel 
zu gering über die Bedeutung des Schönen. 
Wir assoziieren damit Phänomene wie Mo-
de, Design oder Lifestyle samt den dazuge-
hörenden Hochglanzmagazinen mit Bildern 
prominenter Schönlinge, die ihre Wasch-
brettbäuche, aufgespritzten Lippen und Si-
likonbusen zur Schau stellen. Allerdings 
ist das Ästhetische viel mehr als das Glatte 
und Glänzende, das einem in unserer aufpo-
lierten Lebenswelt überall entgegenblickt. 
In den seltenen Fällen, in denen die Wahr-
nehmung des Schönen zum Teil eines All-
tagsgesprächs wird, sind dazu meist diesel-
ben unzureichenden Meinungen zu hören. 
Um in die Tiefendimension der Ästhetik ein-
zutauchen, ist es zunächst notwendig, diese 
verstellenden Auffassungen zu beseitigen.

Erstens ist häufig zu hören: Da Schönheit 
rein subjektiv sei, lässt sich durch die ästhe-
tische Erfahrung keine allgemeingültige Er-
kenntnis gewinnen. Die Geschmäcker sind 
eben verschieden und ein verbindliches Ur-
teil über das Schöne sei nun einmal schwer 
herzustellen. Zweitens wird darauf verwie-

sen, dass sich Schönheitsideale im Laufe 
der Geschichte verändert haben und sich et-
wa die wohlgenährten Modelle der Barock-
zeit – man denke an Rubens – doch erheb-
lich von den heutigen, meist anorektischen 
Laufsteg-Models unterscheiden. Was schön 
ist, sei historischen und kulturellen Wand-
lungen unterworfen: also auch insofern eine 
höchst relative Angelegenheit. 

Drittens wird behauptet, Schönheitsidea-
le hätten etwas Stachliges, denn all jene, 
die nicht ins Idealbild fallen, werden indi-
rekt durch einen vergleichenden Blick ab-
gewertet. Schön, wer den ästhetischen For-
derungen des Zeitgeists genügt; fatal aber 
für jene, die es nicht tun. Viertens, so das Fa-
zit, werde man durch die Beschäftigung mit 
dem Schönen geblendet, denn diese lenke 
vom Übel und den Missständen der Gegen-
wart ab. Ja, es sei sogar in einem gewissen 
Sinn unethisch, sich angesichts des Elends 
in der Welt mit dem Schönen zu befassen.

Die vier Argumente stimmen, aber nur 
unter der Prämisse des neuzeitlichen An-
thropozentrismus, der das Schöne vom 
Menschen her denkt. Ein Blick in die Ge-
schichte zeigt jedoch, dass bis zum Mittel-
alter die Kunst und das Schöne nicht äs-
thetisch, sondern metaphysisch, über den 
Menschen hinausgehend verortet wurden. 
Gewiss braucht es den Menschen, um das 
Schöne zu erleben. Aber dass es auch der 
Mensch ist, der die Dinge durch sein Auge 
schön macht, ist ein Fehlschluss: Vielmehr 
muss etwas bereits schön sein, erst dann 
kann es als schön erlebt werden. Über die 
Bedeutung des Schönen haben sich die Phi-
losophen viele Gedanken gemacht – ganz 
egal, wer es erfährt und an welchem Ding 
oder Erlebnis sich die Erfahrung entzündet. 

Hören wir uns nur bei den großen Den-
kern um: Das Schöne enthüllt das Wahre 

und das Gute (Platon), es zeigt die harmo-
nische Ordnung der Dinge (Pseudo-Dionysi-
us Areopagita), es ist eine der transzenden-
talen Bestimmungen Gottes (Thomas von 
Aquin). In der Schönheit scheint die Welt in 
ihrer Vollkommenheit (Baumgarten). Das 
Schöne ist Symbol des Sittlich-Guten, es be-
fördert die Lebenskräfte (Kant), ermöglicht 
die Erfahrung der Freiheit (Schiller), ist Auf-
enthaltsort des absoluten Geistes (Hegel), 
die Instanz, die dem Nihilismus Einhalt ge-
bietet (Nietzsche) und die „Seinsvergessen-
heit“ aufhebt (Heidegger). Durch die ästhe-
tische Erfahrung wird der kapitalistischen 
Kolonialisierung der Wirklichkeit ein Kor-
rektiv entgegengehalten (Marcuse, Ador-
no). Und nicht zuletzt: Der Vorschein des 
Schönen und das Einleuchten des Verste-
hens sind wesensverwandt (Gadamer). 

Zur Ästhetik des Nylonsacks

Das Schöne ist für die Lebensorientierung 
notwendig, denn ästhetische Erfahrung ver-
mag kraft ihres Lichtcharakters Wirklich-
keitsbereiche zu beleuchten, die sonst im 
Dunkeln bleiben würden. Weil das Schöne 
„höchst klar Erscheinendes und höchst Lie-
benswertes“ ist – die Formel Platons –, ver-
mag es die höheren Werte sichtbar zu ma-
chen, die Lebensideale transparent zu 
halten und die ethischen Belange zu regeln. 

Dass sich das Schöne auch an völlig 
wert- und belanglosen Dingen entzünden 
kann, demonstriert etwa der Film „Ameri-
can Beauty“ (USA, 1999). Vor allem durch 
die berühmte „Nylonsack-Szene“, in der ein 
junger Mann (Ricky Fitts) seiner Freundin 
(Jane Burnham) das Schönste zeigt, das er 
je gefilmt hat: einen durch den Wind tan-
zenden Nylonsack. Das tanzende „Sackerl“ 
ist deshalb so wichtig für Ricky, weil er 
durch dieses Erlebnis zu einer bedeutenden 
Erkenntnis gelangt: „Diese Tüte hat einfach 
mit mir getanzt, 15 Minuten lang, wie ein 
kleines Kind, das dauernd bettelt, mit mir 
zu spielen. 15 Minuten lang. An dem Tag ist 
mir klar geworden, dass hinter allen Dingen 
Leben steckt und diese unglaubliche gütige 
Kraft, die mich wissen lassen wollte, dass es 

keinen Grund gibt, Angst zu haben, nie wie-
der. Ein Video ist ein armseliger Ersatz – ich 
weiß. Aber es hilft mir, mich zu erinnern, 
und ich muss mich erinnern. Es gibt manch-
mal so viel Schönheit auf der Welt (…).“ 

Erlösung vom Leiden am Dasein

„American Beauty“ hat viele spannende 
Interpretationen erfahren. Was jedoch al-
len Interpreten entgangen ist, ist die Tat-
sache, dass in Rickys Nylonsack-Szene der 
platonische Topos der kalokagathía einge-
schrieben ist, die Erfahrung des „Schön-Gu-
ten“ durch das ästhetische Erlebnis. In Le-
bensphilosophie gewendet: Die Erfahrung 
des Schönen sagt uns nicht nur: „Du musst 
Dein Leben ändern“ (Rilke), sondern veran-
kert diese Erfahrung im Vertrauen darauf, 
dass die Neugestaltung des Lebens auch ge-
lingen wird – egal in welch schwieriger Situ-
ation man auch steckt. 

Dass die tief gehende Erfahrung des Schö-
nen etwas Erlösendes hat, weiß bereits der 
Mythos. Sisyphos wurde von den Göttern 
gezwungen, eine sinnlose Arbeit zu verrich-
ten. Es gibt einen einzigen Moment, an dem 
Sisyphos wirklich ein glücklicher Mensch 
war – so wie Albert Camus meinte, dass wir 
ihn uns vorstellen müssen. Als Orpheus sei-
ne Frau Euridike verloren hatte, durch sei-
nen Trauergesang die Götter erweichte und 
Zutritt zum Hades erhielt, trat er singend 
in die Unterwelt ein: Eine Art Siegeshym-
ne ob der Wiedervereinigung mit Eurydike 
anstimmend, sang Orpheus überwältigend 
schön. Dies Lied vernahm Sisyphos. Das sei 
der einzige Moment gewesen, in dem er sei-
ne Arbeit vergaß, sich auf seinen Stein setzte 
und dem Liebreiz des Gesangs lauschte. Die 
Kunst, sagte einst Schopenhauer, führe zur 
guten Selbstvergessenheit und damit zur 
zeitweiligen Erlösung vom Leiden am Da-
sein. Erfahrungen des Schönen vermitteln 
Urvertrauen: Genau darum brauchen wir ei-
ne zutiefst ästhetische Weltbetrachtung.

| Der Autor ist Philosoph, Psychotherapeut 
sowie Universitätsdozent an der Sigmund 

Freud Privatuniversität in Wien |

„ Dass Schönheit in den Gehirnwindungen des 
Betrachters liegt, ist das Credo der Neuroästhetik. 
Fraglich jedoch bleibt, ob dieser Ansatz der Tiefen-
dimension der Ästhetik gerecht werden kann. “

Ästhetik als 
Therapie

Therapie als 
ästhetische 
Erfahrung.
Von Martin 

Poltrum, Ulf 
Heuner (Hrsg.). 
Parodos Verlag, 

2015. 204 Seiten, 
kart., € 20,60


