VERSTEHEN

DIE FURCHE « 49 | 3. Dezember 2015

70 Jahre DIE FURCHE ﬂ Philosophie

I:Ieilsame
Asthetik

Dass die Erfahrung
des Schonen heil-
sam sein kann, hat
zuletzt das For-
schungsinteres-
se einer asthetisch
orientierten Me-
dizin und Psycho-
therapie geweckt
(Bild: ,Die Geburt
der Venus®von
Sandro Boticelli).

Asthetik als
Therapie
Therapie als
dsthetische
Erfahrung.

Von Martin
Poltrum, UIf
Heuner (Hrsg.).
Parodos Verlag,
2015. 204 Seiten,
kart., € 20,60

Foto: Galleria degli Uffizi, Florenz, Italien

Heute herrscht ein Kult um die Schonheit, ihre tiefere Bedeutung aber bleibt meist verborgen. Nicht im Gehirn, sondern
in der europaischen Geistesgeschichte findet sich der Schlussel, warum wir die Welt asthetisch verstehen sollten.

Tietgrundiger Anreiz der Lebenskrafte

| Von Martin Poltrum

tausendwende, als in den USA und

in Deutschland die ,Dekaden des Ge-
hirns“ ausgerufen wurden: Die Hirnfor-
schung wurde damit zu einer Leitwissen-
schaft fiir das 21. Jahrhundert geadelt. Die
Nachbeben dieser offiziell geschiirten Be-
geisterung sind heute noch an allen Ecken
und Enden zu spiiren - selbst im Bereich
der Asthetik. Dass Schénheit letztlich in den
Gehirnwindungen des Betrachters liegt, ist
nunmehr das Credo der Neuroasthetik, die
sich in den vergangenen Jahren als neues
Forschungsfeld etabliert hat. Asthetisches
Empfinden soll hier mit naturwissenschaft-
lichen Methoden ergriindet werden. Frag-
lich jedoch bleibt, ob dieser Ansatz imstan-
de ist, der Tiefendimension der Asthetik
gerecht zu werden.

l Es waren die Jahrzehnte um die Jahr-

Der Blick der Philosophen

Denn in der Regel denken wir heute viel
zu gering iiber die Bedeutung des Schonen.
Wir assoziieren damit Phdnomene wie Mo-
de, Design oder Lifestyle samt den dazuge-
horenden Hochglanzmagazinen mit Bildern
prominenter Schonlinge, die ihre Wasch-
brettbauche, aufgespritzten Lippen und Si-
likonbusen zur Schau stellen. Allerdings
ist das Asthetische viel mehr als das Glatte
und Glanzende, das einem in unserer aufpo-
lierten Lebenswelt iiberall entgegenblickt.
In den seltenen Féllen, in denen die Wahr-
nehmung des Schonen zum Teil eines All-
tagsgesprachs wird, sind dazu meist diesel-
ben unzureichenden Meinungen zu horen.
Um in die Tiefendimension der Asthetik ein-
zutauchen, ist es zunachst notwendig, diese
verstellenden Auffassungen zu beseitigen.

Erstens ist haufig zu horen: Da Schonheit
rein subjektiv sei, lasst sich durch die dsthe-
tische Erfahrung keine allgemeingiiltige Er-
kenntnis gewinnen. Die Geschmécker sind
eben verschieden und ein verbindliches Ur-
teil {iber das Schone sei nun einmal schwer
herzustellen. Zweitens wird darauf verwie-

sen, dass sich Schonheitsideale im Laufe
der Geschichte verandert haben und sich et-
wa die wohlgenédhrten Modelle der Barock-
zeit — man denke an Rubens - doch erheb-
lich von den heutigen, meist anorektischen
Laufsteg-Models unterscheiden. Was schon
ist, sei historischen und kulturellen Wand-
lungen unterworfen: also auch insofern eine
hochst relative Angelegenheit.

Drittens wird behauptet, Schonheitsidea-
le hatten etwas Stachliges, denn all jene,
die nicht ins Idealbild fallen, werden indi-
rekt durch einen vergleichenden Blick ab-
gewertet. Schon, wer den asthetischen For-
derungen des Zeitgeists gentigt; fatal aber
fiir jene, die es nicht tun. Viertens, so das Fa-
zit, werde man durch die Beschaftigung mit
dem Schonen geblendet, denn diese lenke
vom Ubel und den Missstéinden der Gegen-
wart ab. Ja, es sei sogar in einem gewissen
Sinn unethisch, sich angesichts des Elends
in der Welt mit dem Schonen zu befassen.

Dass Schonheit in den Gehirnwindungen des
Betrachters liegt, ist das Credo der Neurodsthetik.
Fraglich jedoch bleibt, ob dieser Ansatz der Tiefen-
dimension der Asthetik gerecht werden kann.

Die vier Argumente stimmen, aber nur
unter der Pramisse des neuzeitlichen An-
thropozentrismus, der das Schone vom
Menschen her denkt. Ein Blick in die Ge-
schichte zeigt jedoch, dass bis zum Mittel-
alter die Kunst und das Schone nicht as-
thetisch, sondern metaphysisch, iiber den
Menschen hinausgehend verortet wurden.
Gewiss braucht es den Menschen, um das
Schone zu erleben. Aber dass es auch der
Mensch ist, der die Dinge durch sein Auge
schon macht, ist ein Fehlschluss: Vielmehr
muss etwas bereits schon sein, erst dann
kann es als schon erlebt werden. Uber die
Bedeutung des Schonen haben sich die Phi-
losophen viele Gedanken gemacht - ganz
egal, wer es erfahrt und an welchem Ding
oder Erlebnis sich die Erfahrung entziindet.

Horen wir uns nur bei den groBen Den-
kern um: Das Schone enthiillt das Wahre

und das Gute (Platon), es zeigt die harmo-
nische Ordnung der Dinge (Pseudo-Dionysi-
us Areopagita), es ist eine der transzenden-
talen Bestimmungen Gottes (Thomas von
Aquin). In der Schonheit scheint die Welt in
ihrer Vollkommenheit (Baumgarten). Das
Schone ist Symbol des Sittlich-Guten, es be-
fordert die Lebenskréfte (Kant), ermoglicht
die Erfahrung der Freiheit (Schiller), ist Auf-
enthaltsort des absoluten Geistes (Hegel),
die Instanz, die dem Nihilismus Einhalt ge-
bietet (Nietzsche) und die ,Seinsvergessen-
heit“ aufhebt (Heidegger). Durch die dsthe-
tische Erfahrung wird der kapitalistischen
Kolonialisierung der Wirklichkeit ein Kor-
rektiv entgegengehalten (Marcuse, Ador-
no). Und nicht zuletzt: Der Vorschein des
Schonen und das Einleuchten des Verste-
hens sind wesensverwandt (Gadamer).

Zur Asthetik des Nylonsacks

Das Schone ist fiir die Lebensorientierung
notwendig, denn asthetische Erfahrung ver-
mag kraft ihres Lichtcharakters Wirklich-
keitsbereiche zu beleuchten, die sonst im
Dunkeln bleiben wiirden. Weil das Schone
»hochst klar Erscheinendes und hochst Lie-
benswertes® ist — die Formel Platons -, ver-
mag es die hoheren Werte sichtbar zu ma-
chen, die Lebensideale transparent zu
halten und die ethischen Belange zu regeln.

Dass sich das Schone auch an vollig
wert- und belanglosen Dingen entziinden
kann, demonstriert etwa der Film ,Ameri-
can Beauty“ (USA, 1999). Vor allem durch
die beriihmte ,Nylonsack-Szene“, in der ein
junger Mann (Ricky Fitts) seiner Freundin
(Jane Burnham) das Schonste zeigt, das er
je gefilmt hat: einen durch den Wind tan-
zenden Nylonsack. Das tanzende ,Sackerl”
ist deshalb so wichtig fiir Ricky, weil er
durch dieses Erlebnis zu einer bedeutenden
Erkenntnis gelangt: ,Diese Tiite hat einfach
mit mir getanzt, 15 Minuten lang, wie ein
kleines Kind, das dauernd bettelt, mit mir
zu spielen. 15 Minuten lang. An dem Tag ist
mir klar geworden, dass hinter allen Dingen
Leben steckt und diese unglaubliche giitige
Kraft, die mich wissen lassen wollte, dass es

keinen Grund gibt, Angst zu haben, nie wie-
der. Ein Video ist ein armseliger Ersatz — ich
weiB. Aber es hilft mir, mich zu erinnern,
und ich muss mich erinnern. Es gibt manch-
mal so viel Schonheit auf der Welt (...).“

Erlosung vom Leiden am Dasein

~American Beauty“ hat viele spannende
Interpretationen erfahren. Was jedoch al-
len Interpreten entgangen ist, ist die Tat-
sache, dass in Rickys Nylonsack-Szene der
platonische Topos der kalokagathia einge-
schrieben ist, die Erfahrung des ,, Schon-Gu-
ten“ durch das dsthetische Erlebnis. In Le-
bensphilosophie gewendet: Die Erfahrung
des Schonen sagt uns nicht nur: ,Du musst
Dein Leben dndern” (Rilke), sondern veran-
kert diese Erfahrung im Vertrauen darauf;,
dass die Neugestaltung des Lebens auch ge-
lingen wird - egal in welch schwieriger Situ-
ation man auch steckt.

Dass die tief gehende Erfahrung des Scho-
nen etwas Erlosendes hat, wei3 bereits der
Mythos. Sisyphos wurde von den Gottern
gezwungen, eine sinnlose Arbeit zu verrich-
ten. Es gibt einen einzigen Moment, an dem
Sisyphos wirklich ein gliicklicher Mensch
war - so wie Albert Camus meinte, dass wir
ihn uns vorstellen miissen. Als Orpheus sei-
ne Frau Euridike verloren hatte, durch sei-
nen Trauergesang die Gotter erweichte und
Zutritt zum Hades erhielt, trat er singend
in die Unterwelt ein: Eine Art Siegeshym-
ne ob der Wiedervereinigung mit Eurydike
anstimmend, sang Orpheus iiberwaltigend
schon. Dies Lied vernahm Sisyphos. Das sei
der einzige Moment gewesen, in dem er sei-
ne Arbeit vergaB, sich auf seinen Stein setzte
und dem Liebreiz des Gesangs lauschte. Die
Kunst, sagte einst Schopenhauer, fiihre zur
guten Selbstvergessenheit und damit zur
zeitweiligen Erlosung vom Leiden am Da-
sein. Erfahrungen des Schonen vermitteln
Urvertrauen: Genau darum brauchen wir ei-
ne zutiefst dsthetische Weltbetrachtung.

| Der Autor ist Philosoph, Psychotherapeut
sowie Universitatsdozent an der Sigmund
Freud Privatuniversitdt in Wien |



