
DIE FURCHE • 27 | 7. Juli 2016 | Wie wir ticken | 3

DAS T HEM A DER  WO C HE

Wie wir ticken
Laut Kohelet gibt es für alles eine bestimm-
te Zeit. Die „Internationale Pädagogische 
Werktagung Salzburg“ widmet sich von 11. 
bis 15. Juli diesem großem Thema – und 
behandelt auch philosophische, psycho-
logische und spirituelle Aspekte der Zeit 
(www.bildungskirche.at/Werktagung). Eine 
Vorschau – und zusätzliche Perspektiven 
auf ein kostbares Gut, das meistens fehlt. 

Redaktion: Doris Helmberger, Martin Tauss
„ Wir kommunizieren über Internet und 

Handy in Echtzeit und müssten eigent-
lich viel Zeit sparen. Doch genau das 
Gegenteil scheint der Fall zu sein. “

Immer dringlicher stellt sich heute die Frage nach unserem Verhältnis  
zur Zeit. Über Wege zur Entschleunigung und das Ticken der Ewigkeit.

Schrittmacher der
WIRKLICHKEIT

| Von Martin Poltrum

Was ist eigentlich die Zeit? 
Diese Frage hat das Abend-
land seit jeher in Atem ge-
halten. Von Aristoteles bis 
Heidegger und darüber hi-

naus beschäftigten sich die großen Philo-
sophen mit dem Wesen der Vergänglichkeit 
und der Einsicht, dass die Zeit mehr ist als 
das, was wir mit den Uhren messen. Die Er-
örterungen über die so genannte Temporali-
tät gehören dabei mit zu den schwierigsten 
philosophischen Problemen überhaupt.

Der christliche Gelehrte und Kirchen-
vater Aurelius Augustinus meinte einmal 
treffend: „Was ist also die Zeit? Wenn mich 
niemand danach fragt, weiß ich es, wenn 
ich es aber einem, der mich fragt, erklären 
sollte, weiß ich es nicht.“ Die Zeit ist einer-
seits der Schrittmacher der Wirklichkeit 
und damit der Garant für den Lauf der Din-
ge – und gleichzeitig ein so flüchtiges Gut, 
das denkend kaum zu fassen ist. Nicht viel 
besser als Augustinus erging es dem Autor 
eines der Hauptwerke der Philosophie, Mar-
tin Heidegger, der vor dieser Frage ebenfalls 
kapitulierte und in den 1950er-Jahren zum 
Thema befragt eingestand: „Man könnte 
meinen, der Verfasser von ‚Sein und Zeit‘ 
müsste dies wissen. Er weiß es aber nicht.“ 

Subjektive und objektive Zeit

Die meisten zeitphilosophischen Erör-
terungen (James, Bergson, Stern, Husserl, 
Heidegger) gehen von einem zweiteiligen 
Zeitmodell aus und unterscheiden die Ich-
Zeit, das subjektive Zeiterleben, von der 
Welt-Zeit, der objektiv messbaren und im-
mer gleich verstreichenden Zeit, die durch 
die Uhrzeit verkörpert wird. Die subjek-
tive Ich-Zeit kennt verschiedene Quali-
täten: von der stressigen zur hohen bis zur 
heiligen Zeit. Und sie verstreicht im Un-
terschied zur objektiven Zeit nicht immer 
gleich schnell. Dem einem vergeht die Zeit 
wie im Flug, oder es läuft ihm die Zeit gar da-
von; dem anderen ist so langweilig, dass es 
ihm vorkommt, als ob man die Zeit tot schla-
gen müsste. In der Langeweile drängt sich 
das Zeitvergehen sogar auf eine sehr unan-
genehme Weise in den Vordergrund und die 
Zeit scheint unendlich gedehnt, quälend 
sinnentleert, und man hat das Gefühl, dass 
die Sekunden kriechen. 

Von der Zeit wird auch gesagt, dass sie 
drei Dimensionen hat und dass Vergan-
genheit, Gegenwart und Zukunft ineinan-
der greifen. Eine Melodie, das hat Edmund 
Husserl, der Begründer der Phänomenolo-
gie schön argumentiert, wird darum nicht 
als Abfolge von unzusammenhängenden 
Tönen, sondern als eine Sinnganzheit wahr-

Lebenstempo am Ende der Moderne  
enormzugenommen hat. Unsere Hand-
lungsgeschwindigkeit nimmt durch Fast 
Food, Speed Dating, Multitasking und die 
Tatsache zu, dass immer mehr Dinge in kür-
zeste Zeitintervalle gepumpt werden. Zwi-
schen der Beendigung und dem Neubeginn 
von Aufgaben und Projekten schrumpfen 
die Pausen, die Zeiten der Erholung blei-
ben oft aus. Das Wesen des Kapitalismus – 
der vielleicht im Hintergrund der totalen Be-
schleunigung sämtlicher Lebensbereiche 
zu vermuten ist – liegt vielleicht sogar in 
einem zeitmoralischen Theorem begründet. 
Nämlich dem, dass der Müßiggang aller La-
ster Anfang ist.

Verweilend beim Schönen

Die Verdichtung und Steigerung der 
Handlungs- und Erlebnisepisoden pro Zeit-
einheit, so wird das zeitsoziologisch formu-
liert, führt unweigerlich zum Erleben von  
Zeitnot und Stress. Eine Reihe von Symp-
tomen der Gegenwart lassen sich vermut-
lich auf das Rasen unseres Zeitalters zu-
rückführen. Burnout, Hyperaktivität und 
schließlich die Depression als chronische 
Überforderung und Erschöpfung stellen 
möglicherweise Beschleunigungspatholo-
gien dar. Wir haben die Uhr erfunden, mes-
sen Tausendstel von Sekunden, und haben 
dafür die Zeit, die Kunst des Verweilens  
verloren. 

Eine originelle Strategie zur Verlangsa-
mung des Lebenstempos, ein erster Protest 
gegen Eile, Hast und Hetze, eine Übung zur 
Entdeckung der Langsamkeit wurde von 
Walter Benjamin festgehalten. Eine Zeit 
lang, so berichtet der Philosoph, war es an-
geblich in Paris Mode, in den Passagen sehr, 
sehr langsam zu gehen. Das hatte einen 
Grund: „1839 war es elegant, beim Promi-
nieren eine Schildkröte mit sich zu führen. 
Das gibt einen Begriff vom Tempo des Fla-
nierens in den Passagen.“ 

Wer kein Flaneur sein möchte, dem sei 
ein anderes Therapeutikum zur Entschleu-
nigung empfohlen: den Gedanken an den 
Tod oder an die Ewigkeit. Denn angesichts 
dessen relativiert sich alles Zeitliche. Nichts 
wird dann so wichtig, dass es unbedingt zur 
Erledigung drängt. Frei von der Zeit wer-
den wir auch in den Momenten der ästhe-
tischen Kontemplation, indem wir ganz im 
schönen Augenblick aufgehen. Durch das 
Verweilen beim Schönen steht die Zeit still. 
„Die Kunst“, sagt Schopenhauer, „reißt das 
Objekt der Kontemplation heraus aus dem 
Strome des Weltlaufs (...), das Rad der Zeit 
hält sie an.“

| Der Autor ist Philosoph, Psycho-
therapeut und Dozent an der Sigmund  

Freud Privat Universität Wien |

genommen, weil es so etwas wie ein inne-
res Zeitbewusstsein gibt. Dieses stellt ei-
ne Verknüpfung zwischen den aktuellen, 
den bereits verklungenen und den noch zu 
hörenden Tönen her. Mit dem ersten ge-
hörten Ton (Urimpression) und jedem wei-
teren Ton, der „soeben“ und „gerade nicht 
mehr“ zu hören ist, aber in einem „zurück-
gehaltenen Noch-Bewusstsein“ präsent ist 
(Retention), entsteht bei der Melodiewahr-
nehmung bereits ein Erwartungshorizont 
(Protention) für kommende Töne. 

Die Zeit ist also nicht so sehr eine objek-
tive Baubestimmung der Wirklichkeit, wie 
das die alten Griechen oder die mittelalter-
liche Philosophie noch dachte, sondern et-
was, das wir durch unser menschliches 
Anschauungsvermögen in die Welt hinein 
tragen. Durch diese Erkenntnis, die Imma-
nuel Kant populär gemacht hat, wurden die 
Spekulationen beflügelt, wie andere Sub-
jekte – man denke an Wale oder Eintagsflie-
gen – ihr Erlebnis in der Zeit haben. Viel-
leicht ist es sogar so, dass Tiere glücklicher 
sind als wir Menschen, da ihnen die Gnade 
gegeben ist, an den „Pfahl des Augenblicks 
angepflockt“ zu sein, wie Nietzsche das ein-
mal formulierte, und die Sorge, die mit dem 
Zukunftsbewusstsein in die Welt kommt, er-
spart bleibt. 

Dass sich das subjektive Zeiterleben beim 
Menschen sogar so stark dehnen kann, dass 
das Verstreichen der Zeit als das Ticken der 
Ewigkeit erfahren wird und Zeit und Ewig-
keit scheinbar in Eins fallen, davon zeugen 
die Beschreibungen der großen Mystiker. 
Wenn die Pforten der Wahrnehmung durch 
die mystisch-ekstatische Versenkung in den 
Augenblick gereinigt werden, dann wer-
den wir von der Ewigkeit angeblickt: Erfah-
rungen, die viel Übung und Zeit brauchen, 
und damit ein Gut, das uns mehr und mehr 
abhandenkommt.

Pathologien des Zeitgeistes

Von jeher hat es Philosophen, Soziolo-
gen und Gesellschaftstheoretiker gereizt, 
der Epoche, in der sie lebten, eine Diagno-
se zu stellen und die Pathologie des jewei-
ligen Zeitgeistes zu benennen. Die Roman-
tiker klagten über eine zu kühle, rationale, 
nüchterne und entzauberte Welt. Nietzsche 

sprach von einer nihilistischen, Heidegger 
von einer seins-vergessenen Zeit. In der Ge-
genwart freilich mehren sich die Befunde, 
dass unsere Zeit ganz besonders aus den Fu-
gen geraten sei. In der Spätmoderne ist alles 
unheimlich beschleunigt und die Zeit hat ih-
ren „Duft“ verloren, so der Philosoph Byung-
Chul Han oder der Soziologe Hartmut Rosa. 
Wir haben die Eisenbahn, das Auto und das 
Flugzeug erfunden, kommunizieren über 
Skype, Handy und Internet in Echtzeit mit 
der ganzen Welt und müssten im Vergleich 
mit früheren Epochen, als man für eine Rei-
se nach Amerika noch Monate brauchte, ei-
gentlich unheimlich viel Zeit sparen – und 
damit die Freiheit vom Zeitdruck genießen. 
Doch genau das Gegenteil scheint der Fall zu 
sein und Michael Endes Momo recht zu be-
halten: „Je mehr Zeit wir sparen, desto weni-
ger haben wir.“ 

Doch nicht nur die Technik hat alles be-
schleunigt, sondern auch das Sozialgefü-
ge scheint dem gefräßigen Gott Kronos, der 
seine Kinder verschlingt, zum Opfer zu fal-
len. Moden, Lebensstile, Familienstruk-
turen, Arbeitsverhältnisse, politische und 
religiöse Bindungen haben mittlerweile ei-

ne so kurze Halbwertszeit, dass diese „Stei-
gerung der sozialen Veränderungsraten“ zu 
einer extremen „Erwartungsunsicherheit“ 
führen, so ein Befund Rosas. Wir werden 
im Laufe unseres Lebens mit zunehmender 
Wahrscheinlichkeit viele verschiedene Le-
bensabschnittpartner haben, mehrere Be-
rufe erlernen und ausüben, wechselnde 
Arbeitgeber, Wohnungen und Wohnorte ha-
ben. Wenig wird fix und sicher bleiben, da 
alles angetrieben und in ständiger Verände-
rung ist. Wer auf nichts mehr länger bauen 
kann und nicht auf die Sahneseite derer ge-
fallen ist, die ökonomisch unabhängig sind, 
bekommt es in einer beschleunigten Welt 
vielleicht besonders mit der Angst zu tun.

Zur technischen und sozialen Beschleu-
nigung kommt hinzu, dass auch das  

„ Nietzsche sprach von einer nihilistischen, 
Heidegger von einer seins-vergessenen Zeit. In der 
Gegenwart mehren sich die Befunde, dass unsere 

Zeit ganz besonders aus den Fugen geraten sei. “

Wettlauf 
mit der Zeit
Geschwindigkeit 
ist nicht alles: Heu-
te zeigt sich eine  
Korrelation von  
Beschleunigung 
und Zeitnot. In 
einem volkstüm-
lich überlieferten 
Märchen läuft der 
flinke Hase vergeb-
lich mit einem  
listigen Igelpaar 
um die Wette.


