
591. Dezember 2020
DIE FURCHE · 49  Wissen

Fo
to

: iS
to

ck
 /

 Z
ha

ng
 S

hu
 

Von Martin Poltrum

Dampfmaschine, Röntgenstrahlen,  
Penicillin, unzählige Erfindungen, 
großartige Entdeckungen und nun 
auch bald ein Impfstoff gegen Coro-
na lassen sich am Konto naturwis-

senschaftlicher Forschung verbuchen. Es ist ein-
leuchtend, dass der empirische und analytische 
Geist der Naturwissenschaften für viele Stern-
stunden der Menschheit verantwortlich ist. Und 
dabei auch viel Leid und Übel verhindert hat, in-
dem  Infektionskrankheiten und andere Plagen 
ausgerottet wurden. Was die Geisteswissenschaf-
ten im Vergleich dazu leisten bzw. was genau der 
Nutzen und Wert von Philosophie, Theologie, Ge-
schichte, Literaturwissenschaft 
& Co ist, das wird vielen Zeitge-
nossen immer unklarer. Spezi-
ell jenen, die dabei herablassend  
von „Orchideenwissenschaften“ 
sprechen. 

Wer den Begriff der Geistes-
wissenschaft geprägt hat, ist 
unklar. Ein erster Beleg des 
Wortes findet sich 1787 in der 
Schrift „Wer sind die Aufklä-
rer?“ eines Anonymus. Ausge-
breitet und langsam etabliert hat 
sich der Terminus dann ab 1883 
durch die Schrift „Einleitung in 
die Geisteswissenschaften. Ver-
such einer Grundlegung für das 
Studium der Gesellschaft und 
ihrer Geschichte“ aus der Fe-
der des deutschen Lebensphi-
losophen Wilhelm Dilthey. Von 
ihm stammt auch die berühmte 
Formel: „Die Natur erklären wir, 
das Seelenleben verstehen wir“, 
mit der er die Psychologie, die er 
den Geisteswissenschaften zu-
rechnet, von den Naturwissen-
schaften abgrenzt. Der Gegen-
stand, mit dem sich die letzteren 
beschäftigen, ist die Natur im 
weitesten Sinne: Sie kann unter-
sucht, beobachtet und vermes-
sen werden. Manche Vorgänge 
können kausal abgeleitet und 
als Spezialfall einer generell gül-
tigen Gesetzmäßigkeit aufge-
fasst werden. Das naturwissen-
schaftliche Begreifen ist seinem 
Objekt gegenüber neutral ein-
gestellt und für die Persönlich-
keitsentwicklung des jeweiligen 
Forschers, Schülers oder Stu-
denten von geringer Bedeutung. 

Gefahren der Bilderflut
Bei den Geisteswissenschaf-

ten ist genau das Gegenteil der 
Fall. Da sie sich mit den Erzeugnissen des mensch-
lichen Geistes beschäftigen, verfahren sie nicht 
nur anders, sondern haben sie auch einen anders 
gearteten Sinn. Was der Mensch hervorbringt – 
Bauten, Kunstwerke, literarische Zeugnisse, phi-
losophische und religiöse Texte – kurz, die Kultur 
und Geschichte, in der Menschen leben und ster-
ben, kann, soll und muss durch verstehendes Ein-
fühlen erschlossen werden – also indem man sich 
nachvollziehend in den jeweiligen Entstehungszu-
sammenhang der Bauten, Kunstwerke, Texte etc. 
hineinversetzt: Wer das 21. Jahrhundert verstehen 
möchte, muss in die Geschichte blicken; wer die ei-
gene Kultur begreifen will, tut gut daran, sich mit 
fremden Ethnien und deren Lebenspraxis zu be-
schäftigen; und wer sich wünscht, der metaphy-
sischen Obdachlosigkeit unserer Zeit etwas ent-
gegenzuhalten, wird vielleicht bei den religiösen 
Virtuosen, in den Traktaten der Mystiker fündig. 
Diese Art der Forschung und Wissensvermittlung 
ist alles andere als neutral. Vorausgesetzt, es wird 
dabei nicht die Asche der Tradition angebetet, son-
dern das lebendige Feuer der Kultur weitergegeben. 

Es ist die Ur-Idee der Bildung, dass die Beschäfti-
gung mit den Erzeugnissen des Geistes die Seele 
formt und reifen lässt. Wem es aufgrund seiner So-
zialisation vergönnt ist, sich zu bilden; wem Zeit ge-
geben ist, sich mit den Bildern und Weltbildern der 
Vergangenheit, anderer Kulturen und deren Le-
bensweisen vertraut zu machen; oder wer sich als 
Autodidakt diese Zeit nimmt, hat große Chancen, 
dass er in der Bilderflut der Gegenwart nicht unter-
geht – und somit nicht zum Spielball von Verschwö-
rungstheoretikern, Rechtspopulisten und laut ru-
fenden Blendern und Narzissten wird. Denn diese 
Bildung bewahrt Menschen davor, eindimensional 
zu werden.

Diltheys epochale Unterscheidung von natur-
wissenschaftlichem Erklären und geisteswissen-
schaftlichem Verstehen wurde spätestens durch 

den Neukantianer Wilhelm Windelband um ei-
ne weitere Facette bereichert. Als der aus preu-
ßischem Haus stammende Philosoph 1894 zum 
Rektor der Universität Straßburg berufen wurde, 
argumentierte er in seiner Antrittsrede, dass die 
Naturwissenschaften als „Gesetzeswissenschaf-
ten“ auf das Erfassen eines allgemein gültigen Ge-
setzes abzielen, während die Geisteswissenschaf-
ten als „Ereigniswissenschaften“ auf einmalige 
Geschehnisse fokussieren: Die einen wären no-
mothetisch (nomos: Gesetz), die anderen ideogra-
phisch (idios: individuell). 

Wenn sich zum Beispiel ein Psychiater für 
den Zusammenhang zwischen Depression und 
den Vorgängen im Gehirn interessiert, will er  
allgemeingültiges, gesetzmäßiges Wissen in Be-
zug auf diese Krankheit gewinnen: Er verfährt 
erklärend, also nomothetisch. Wenn sich dage-
gen ein existenzanalytischer Psychotherapeut 
mit der Depression eines speziellen Menschen 
beschäftigt, etwa mit der abgrundtiefen Melan-
cholie Friedrich Nietzsches, dann versucht er he-
rauszufinden, warum dieser einmalige Philosoph, 

den es ja kein zweites Mal gibt, so geworden ist, 
dass ihm das Leben freudlos erschien; warum er 
so niedergeschlagen war, dass er zeitweise sogar 
an Selbstmord dachte. Man versucht sich in den 
Patienten einzufühlen, verstehend nachzuvollzie-
hen, warum Nietzsche als Diagnostiker des Nihi-
lismus zum Leidenden geworden ist: Das ist ide-
ographische Forschung. Sie spielt auch für die 
jungen „Medical Humanities“, die neuartige Ver-
bindung von Medizin und Geisteswissenschaften, 
eine zentrale Rolle.

Auch wenn Historiker wissen wollen, warum 
es zur Französischen Revolution oder zum Zwei-
ten Weltkrieg gekommen ist, beschäftigen sie sich 
mit einmaligen geschichtlichen Ereignissen und 
tun etwas grundlegend anderes als Naturwissen-
schaftler, die allgemeinen Zusammenhängen bi-

ologischer oder chemischer Tat-
sachen auf der Spur sind. Beides 
ist eminent wichtig. Die Tatsa-
che jedoch, dass die einen auf 
konkrete Technologien verwei-
sen können, die anderen aber 
auf keine direkt vergleichbaren 
und unmittelbar zugänglichen 
Errungenschaften, ist vielleicht 
mit daran schuld, dass die ge-
sellschaftliche Bedeutung der 
Geisteswissenschaften allzu oft 
unterschätzt wird. 

Dass deren erkenntnistheo-
retische Bestimmung eine deut-
sche Affäre ist, zeigt nicht nur 
der Verweis auf Dilthey und 
Windelband, die beide das Erbe 
des deutschen Idealismus auf ih-
re eigene Art verwalten, sondern 
auch die Schwierigkeit, den Be-
griff ins Englische zu überset-
zen, das mittlerweile ja zur pri-
mären Wissenschaftssprache 
geworden ist. Die üblichen Ana-
loga „humanities“ und „(liberal) 
arts“ suggerieren, dass das we-
niger mit Wissenschaft zu tun 
hat als mit der Pflege von Bil-
dungs-Zierrat und dem Abstau-
ben von alten Büsten, Bildern 
und Büchern. 

Ein weiterer Grund, warum 
die Geisteswissenschaften unter 

so etwas wie gesellschaftlicher Anerkennungsver-
gessenheit leiden, liegt wohl auch daran, dass späte-
stens seit der Moderne das Credo gilt: „Messen, was 
sich messen lässt, und messbar machen, was sich 
noch nicht messen lässt“. Damit wird Wirklichkeit 
auf Messbarkeit, Beweisbarkeit, Begründbarkeit 
und Feststellbarkeit reduziert. Mit der Folge, dass 
heute pseudowissenschaftliche Abhandlungen  
religiöse Phänomene und andere nicht-messbare 
und nicht-beweisbare Wirklichkeitsaspekte, wie 
zum Beispiel jenen des Lebenssinns, einfach weg-
erklären. Was bleibt, ist eine entzauberte, ausge-
höhlte und nihilistische Welt. Zum Glück gibt es 
noch die Geisteswissenschaften, die als letzte Ba-
stion gegen die metaphysische Heimatlosigkeit des 
postmodernen Menschen dienen können. Wenn et-
was unsere geistlose Zeit und die bedrohte Vielfalt 
der Phänomene retten kann, dann der Geist – und 
die Wissenschaften vom Geist. 

Der Autor ist Philosoph, Psychotherapeut und  
Professor für Psychotherapiewissenschaft an  
der Sigmund-Freud-Privatuniversität Wien.

Die letzte Bastion
250 Jahre nach Hegels Geburt sind die Geisteswissenschaften in Bedrängnis geraten. Doch gerade  
heute sind ihre Leistungen neu zu würdigen. Das zeigt sich sogar in Medizin und Psychotherapie.

„ Die Beschäftigung 
mit den Erzeugnissen 

des Geistes lässt die  
Seele reifen: Diese Art 

der Bildung bewahrt uns  
davor, eindimensional  

zu werden. “

Mein Österreich 
könnte so sein, wie  
es uns Neuankömm-
lingen, vor dreißig 
Jahren erschienen 
 ist: eine Republik  
der nüchternen  
Entscheidungen, ein 
geistiger Mittelpunkt 
des Donauraumes, 
ein Gemeinwesen im 
Aufbruch ins 21.  
Jahrhundert, ein Hort 
jener bürgerlichen 
Freiheit, die die Zivil-
courage ermutigt,  
die Cliquen und 
Klüngel bändigt,  
die Korrupten nicht 
nur vor Gericht stellt, 
sondern auch  
moralisch verurteilt, 
die Mächtigen mäßigt 
und die Kleinen  
emporhebt.

Die Stimmen der  
Toten des letzten 
großen Mordens sind 
nicht verstummt, ih-
re Leben immer noch 
nicht zu Ende gelebt, 
ihre Träume nicht zu 
Ende geträumt. Wir 
haben aber verlernt, 
ihre Sprache zu  
verstehen, an ihre  
Visionen, die wir in 
seltenen Minuten  
als eigene Träume  
erkennen, mit Festig-
keit zu glauben.

Kann dieser Glaube 
erwachen?

Warum die Ökologie  
ein aktuelles Leitbild für  
die Universitäten sein kann,  
beleuchtet Martin Tauss  
in „Lassen wir die Gärten 
blühen!“ (2015), zu finden 
 auf furche.at.


