DIE FURCHE ¢ 24 | 14.)uni 2017

| Weisheit: Die bedrohte Art |

FOKUS

DAS THEMA DER WOCHE

\/99 s alte GHoORPN IR _ W e\ Weisheit:
K7 A, W TN gl s &= Die bedrohte Art

noch einelliste>ni
Weisen, de{en' |
warsWer i

Die Wissensgesellschaft beruht auf Daten,
Informationen und Analysen. Doch der
Kompass eines libergeordneten Wissens
scheint oft verloren. Spielt Weisheit heute
noch eine Rolle? Und wie zeigt sich diese
Tugend im Zeitalter von Big Data? Uber die
Wurzeln der européischen Philosophie, die
Weisheit von Netzwerken und die Annédhe-
rung von Buddhismus und Wissenschaft.

Weise

| Von Martin Poltrum

ophia, sapientia, sagesse, wisdom,

hikma, et cetera - nahezu jede

Sprache hat ein Wort fiir das, was

wir als Weisheit bezeichnen. Was

diese ,Sophia“jedoch ist, inwiefern
sie sich von der Wissenschaft unterschei-
det und worin ihre Bedeutung fiir das Le-
ben liegt, ist unklar geworden. Die Tugend
der Weisheit scheint heute keine Rolle mehr
zu spielen. Das alte Griechenland kannte
noch eine Liste mit sieben Weisen - heraus-
ragende Personlichkeiten des offentlichen
Lebens, deren Rat gern gefragt war. GemaB
einer antiken Weissagung, einem Spruch
des Orakels von Delphi, wurde Sokrates ein-
mal als der Weiseste unter den damaligen
Zeitgenossen ausgewiesen. Was sich das
Orakel dachte, als es den Urvater der abend-
landischen Philosophie mit dieser Ehre aus-
zeichnete, ist nur zu vermuten.

Sokrates, der Sohn einer Hebamme, der
in Platons Dialogen als der ideale Dialog-
partner und Lebensberater skizziert wird,
soll seine besondere Gesprachstechnik mit
der Geburtshilfe verglichen haben. Ein wah-
rer Zuhorer gibt seinem Gesprachspartner
keine Ratschlidge, sondern fungiert als Ge-
burtshelfer und tibernimmt die Aufgabe, in
einem existentiell bedeutsamen Gesprach
das zu thematisieren, was zur Sprache kom-
men mochte. Ein weiser Mensch erkennt
und antwortet nie vorschnell, sondern stellt
sich in den Dienst der Wahrheit und hilft,
durch die Tugend des langsamen gedank-
lichen Verweilens, die Dinge ins rechte Licht
zu setzen. Von Sokrates wird auch berichtet,
dass er einen besonderen Draht zu einer in-
neren Stimme hatte, zum Daimonion, einer
Art innerer Ratgeber oder innerer Weiser,
der ihm immer wieder den Weg wies.

Philosophen und Sophisten

Den Philosophen wird generell nachge-
sagt, dass sie ein besonderes Naheverhalt-
nis zur Weisheit haben, tragen sie doch die
Liebe (philia) zur Weisheit (sophia) bereits
in ihrem Namen. Ob alle Philosophen auch
Weise sind, sei dahingestellt, denn Weis-
heit scheint in jedem Fall auch eine Tem-
peramentssache zu sein. Die Kunst, seine
Affekte zu zligeln, ruhig, besonnen und ge-
lassen zu reagieren und nicht vorschnell
aus dem Gleichgewicht zu geraten, gehort
mindestens ebenso zur Bestimmung des
Weisen wie die Liebe zur Weisheit. Philo-

Narzissmus, Jugendwahn und Uberzogene Wissenschaftsglaubigkeit
pragen unsere weisheitsferne Gegenwart. Ein Appell zur Ruckbesinnung.

Die Liebe zur

SOPHIA

sophen die ,mit dem Hammer philosophie-
ren“ und wie etwa Friedrich Nietzsche von
sich selber sagen, dass sie ,Dynamit“ seien,
konnen allerlei weise Dinge von sich geben,
scheiden wohl aber als Inbegriff des Weisen
aus. Von einem Weisen wird erwartet, dass
er den Weg, den er anzeigt, auch selber geht.
Bei Schopenhauer, der Askese predigte und
gerne vor reich gedeckten Tafeln dinierte,
war dies nicht der Fall, womit er wie viele
andere Philosophen ebenfalls ausscheiden
wiirde. Wasser predigen und Wein trinken,
das geht nicht zusammen mit dem Attribut
Lweise”.

Im Ubrigen: Nicht {iberall, wo in der Geis-
tesgeschichte ,Sophia“ anklingt, ist auch
Weisheit drinnen, wie das Beispiel der So-
phisten belegt, die groBen Feinde und Geg-
ner Platons. Die Sophisten waren damals im
alten Griechenland Wanderlehrer und Bera-
ter, die man fiir sehr viel Geld buchen konn-
te und die einem rhetorische Tricks bei-
brachten, so dass man in der Lage war, wie
das Platon spottisch bezeichnete, aus dem
schwicheren Argument durch eine fein ge-
schliffene Argumentation das stirkere zu
machen. Sophisten sind in den Augen der
eigentlichen Wahrheitsverehrer wie So-
krates, Platon, Aristoteles & Co nicht mehr
als ,,Wahrheitsrelativisten“, denen es nicht
um edle Erkenntnis, Ethos und lebensdien-
liche Wahrheiten geht. Sie sind intellektuel-
le Blender und Angeber, die mit ihrer Viel-
wisserei prahlen und diese in den Dienst
des Geldes, des Kapitals und der Machtver-
mehrung stellen — damals wie heute.

Was in autoritits- und wissenschaftsglau-
bigen Zeiten wie der unsrigen nicht verges-
sen werden darf, ist die Tatsache, dass Wis-
sen nicht mit Wissenschaft ident ist und
Weisheit mit Wissenschaft gar nichts zu
tun hat. Vielleicht darf man sogar behaup-

ten: Je wissenschaftsglaubiger, je szientis-
tischer ein Zeitalter ist, desto weisheits-
ferner scheint es. Der Szientismus oder
Positivismus, der alles berechnen und ver-
messen mochte, ist der {iberzogene Glau-
be der Wissenschaft an sich selbst, der Er-
kenntnis mit Wissenschaft gleichsetzt. Was
dabei vergessen wird ist, dass Wissenschaft
nur eine mogliche Form der Erkenntnis ist.
Weisheitserkenntnis, mystische Erkennt-
nis, religiose Erkenntnis, die Pascalsche ,lo-
gique du ceeur” — ,das Herz hat seine Griin-
de, die der Verstand nicht kennt“ — haben
allesamt mit Wissenschaft nichts zu tun und
sind wahrscheinlich sogar mehr wert als die
Einsichten der Wissenschaft.

99 Eine Gesellschaft, die im ,Forever Young‘das

hachste Ziel sieht, hat keinen Plat: fiir die Pflege

der Weisheit. Denn der Lebensabschnitt der Jugend
ist mit der Idee der Weisheit kaum vereinbar. *¢

Diese Erkenntnis findet sich auch bei
Aristoteles, dem Vater der Wissenschaften.
Im sechsten Buch seiner ,Nikomachischen
Ethik“ nennt er fiinf Arten des Wissens: Epi-
stéme (Wissenschaftlichkeit), Téchne (Sach-
kundigkeit), Sophia (Weisheit), Notis (Ver-
nunft), Phronesis (praktische Klugheit).
Wissenschaft interessiert sich dabei fiir Ge-
genstandsbereiche, die notwendigerwei-
se so sind, wie sie sind - im Gegensatz zur
praktischen Klugheit, deren Augenmerk
den Dingen gilt, die so, aber auch anders
sein konnen und bei denen erst herausge-
funden werden muss, was in der jeweiligen
Situation der Fall ist. Die Weisheit hingegen
ist ein Wissen, das staunend auf das Blei-
bende und Ewige gerichtet ist, auf die scho-
ne Ordnung, den Kosmos und den Lauf der

Redaktion: Martin Tauss

»Die Schule

von Athen*
Das Freskovon
Raffael (1510/1511)
verweistim
Vatikan auf die
philosophische
Denkschule des
antiken Griechen-
lands, die als
Ursprung der
europdischen
Weisheits-
traditionen gilt.

Foto: Wikimedia

Dinge. Die Weisheit erschlieBt auch, dass
alles menschliche Wissen im Vergleich mit
dem gottlichen Wissen endlich und ver-
ginglich ist. Der Weise wird demiitig und
bescheiden, da er in der Kontemplation er-
schlieBt, dass die Dinge gut sind, wie sie
sind. Spatestens mit der mittelalterlichen
Aristoteles-Rezeption wird dies auch zu
einem Grundgedanken der christlichen
Philosophie und Weisheitstradition.

Wetthewerb der Ich-AGs

Dass es heutzutage um die Weisheit
schlecht bestellt ist, liegt vielleicht auch da-
ran, dass wir in einem narzisstischen Zeit-
alter leben, in dem das Staunen und Zu-
riicktreten vor dem Zauber der Dinge der
Haltung des Machens, Planens und In-den-
Griff-Kriegens gewichen ist. Vor allem aber
scheint im allgemeinen Wettbewerb um
Aufmerksamkeit und Anerkennung im Ich-
AG-Durchsetzungskampf kein Platz fiir Be-
scheidenheit und Demut zu sein, wie sie
die Weisheit geradezu fordert. Selbsterho-
hung, Prahlerei und vorgespielte GroBartig-
keit sind eher gefragt als das Eingestandnis,
dass man eigentlich nichts weiB. Moglicher-
weise hangt der Verlust der Weisheit oder
das Aussterben der Weisen — wer wiren die
sieben Weisen der Gegenwart? — sogar mit
dem allgemeinen Trend zur ewigen Jugend-
lichkeit zusammen. Eine Gesellschaft, die
im ,Forever Young“ das hochste Ziel sieht,
hat keinen Platz fiir die Pflege der Weisheit.
Denn wenn es einen Lebensabschnitt gibt,
der mit der Idee der Weisheit kaum verein-
bar ist, dann ist es die Jugend. Um es mit
Jean-Jacques Rousseau zu sagen: ,Die
Jugend ist die Zeit, Weisheit zu lernen. Das
Alterist die Zeit, sie auszuiiben.“

Die Jugend ist wunderbar, keine Frage,
aber zur Weisheit fehlt ihr die Fahigkeit,
die Begierden und Affekte zu ziigeln, die
Reife und Lebenserfahrung, die Gelassen-
heit und die Milde, die man im besten Fall
im Alter erreicht hat — wenn einem die ei-
genen Fehler und das Leben gezeigt haben,
dass es ratsam ist, die Angelegenheiten der
menschlichen Komddie nicht allzu ernst zu
nehmen. Moglicherweise ist aber auch alles
ganz anders, und es irren die Liebhaber der
Weisheit. Dann wire eher dem Surrealisten
Max Ernst recht zu geben, der einmal mein-
te: ,Die Nacktheit der Frau ist weiser als die
Lehre des Philosophen.

| Der Autor ist Philosoph, Psychotherapeut und
Dozent an der Sigmund Freud Privat Univ. Wien |



