
DIE FURCHE • 24 | 14. Juni 2017 | Weisheit: Die bedrohte Art | 3

DAS T HEM A DER  WO C HE

Fo
to

: W
ik

im
ed

ia
 

Weisheit:  
Die bedrohte Art
Die Wissensgesellschaft beruht auf Daten, 
Informationen und Analysen. Doch der 
Kompass eines übergeordneten Wissens 
scheint oft verloren. Spielt Weisheit heute 
noch eine Rolle? Und wie zeigt sich diese 
Tugend im Zeitalter von Big Data? Über die 
Wurzeln der europäischen Philosophie, die 
Weisheit von Netzwerken und die Annähe-
rung von Buddhismus und Wissenschaft. 

Redaktion: Martin Tauss

„ Das alte Griechenland kannte 
noch eine Liste mit sieben  
Weisen, deren Rat gern gefragt 
war. Wer wären die sieben  
Weisen der Gegenwart?“

„Die Schule 
von Athen“
Das Fresko von 
Raffael (1510/1511) 
verweist im  
Vatikan auf die  
philosophische 
Denkschule des 
antiken Griechen-
lands, die als  
Ursprung der  
europäischen 
Weisheits- 
traditionen gilt.

Narzissmus, Jugendwahn und überzogene Wissenschaftsgläubigkeit  
prägen unsere weisheitsferne Gegenwart. Ein Appell zur Rückbesinnung.

Die Liebe zur

SOPHIA
| Von Martin Poltrum

Sophia, sapientia, sagesse, wisdom, 
hikma, et cetera – nahezu jede 
Sprache hat ein Wort für das, was 
wir als Weisheit bezeichnen. Was 
diese „Sophia“ jedoch ist, inwiefern 

sie sich von der Wissenschaft unterschei-
det und worin ihre Bedeutung für das Le-
ben liegt, ist unklar geworden. Die Tugend 
der Weisheit scheint heute keine Rolle mehr 
zu spielen. Das alte Griechenland kannte 
noch eine Liste mit sieben Weisen – heraus-
ragende Persönlichkeiten des öffentlichen 
Lebens, deren Rat gern gefragt war. Gemäß  
einer antiken Weissagung, einem Spruch 
des Orakels von Delphi, wurde Sokrates ein-
mal als der Weiseste unter den damaligen 
Zeitgenossen ausgewiesen. Was sich das 
Orakel dachte, als es den Urvater der abend-
ländischen Philosophie mit dieser Ehre aus-
zeichnete, ist nur zu vermuten.

Sokrates, der Sohn einer Hebamme, der 
in Platons Dialogen als der ideale Dialog-
partner und Lebensberater skizziert wird, 
soll seine besondere Gesprächstechnik mit 
der Geburtshilfe verglichen haben. Ein wah-
rer Zuhörer gibt seinem Gesprächspartner 
keine Ratschläge, sondern fungiert als Ge-
burtshelfer und übernimmt die Aufgabe, in 
einem existentiell bedeutsamen Gespräch 
das zu thematisieren, was zur Sprache kom-
men möchte. Ein weiser Mensch erkennt 
und antwortet nie vorschnell, sondern stellt 
sich in den Dienst der Wahrheit und hilft, 
durch die Tugend des langsamen gedank-
lichen Verweilens, die Dinge ins rechte Licht 
zu setzen. Von Sokrates wird auch berichtet, 
dass er einen besonderen Draht zu einer in-
neren Stimme hatte, zum Daimonion, einer 
Art innerer Ratgeber oder innerer Weiser, 
der ihm immer wieder den Weg wies.

Philosophen und Sophisten

Den Philosophen wird generell nachge-
sagt, dass sie ein besonderes Naheverhält-
nis zur Weisheit haben, tragen sie doch die 
Liebe (philía) zur Weisheit (sophía) bereits 
in ihrem Namen. Ob alle Philosophen auch 
Weise sind, sei dahingestellt, denn Weis-
heit scheint in jedem Fall auch eine Tem-
peramentssache zu sein. Die Kunst, seine 
Affekte zu zügeln, ruhig, besonnen und ge-
lassen zu reagieren und nicht vorschnell 
aus dem Gleichgewicht zu geraten, gehört 
mindestens ebenso zur Bestimmung des 
Weisen wie die Liebe zur Weisheit. Philo-

Dinge. Die Weisheit erschließt auch, dass 
alles menschliche Wissen im Vergleich mit 
dem göttlichen Wissen endlich und ver-
gänglich ist. Der Weise wird demütig und 
bescheiden, da er in der Kontemplation er-
schließt, dass die Dinge gut sind, wie sie 
sind. Spätestens mit der mittelalterlichen 
Aristoteles-Rezeption wird dies auch zu 
einem Grundgedanken der christlichen  
Philosophie und Weisheitstradition. 

Wettbewerb der Ich-AGs

Dass es heutzutage um die Weisheit 
schlecht bestellt ist, liegt vielleicht auch da-
ran, dass wir in einem narzisstischen Zeit-
alter leben, in dem das Staunen und Zu-
rücktreten vor dem Zauber der Dinge der 
Haltung des Machens, Planens und In-den-
Griff-Kriegens gewichen ist. Vor allem aber 
scheint im allgemeinen Wettbewerb um 
Aufmerksamkeit und Anerkennung im Ich-
AG-Durchsetzungskampf kein Platz für Be-
scheidenheit und Demut zu sein, wie sie 
die Weisheit geradezu fordert. Selbsterhö-
hung, Prahlerei und vorgespielte Großartig-
keit sind eher gefragt als das Eingeständnis, 
dass man eigentlich nichts weiß. Möglicher-
weise hängt der Verlust der Weisheit oder 
das Aussterben der Weisen – wer wären die 
sieben Weisen der Gegenwart? – sogar mit 
dem allgemeinen Trend zur ewigen Jugend-
lichkeit zusammen. Eine Gesellschaft, die 
im „Forever Young“ das höchste Ziel sieht, 
hat keinen Platz für die Pflege der Weisheit. 
Denn wenn es einen Lebensabschnitt gibt, 
der mit der Idee der Weisheit kaum verein-
bar ist, dann ist es die Jugend. Um es mit  
Jean-Jacques Rousseau zu sagen: „Die  
Jugend ist die Zeit, Weisheit zu lernen. Das 
Alter ist die Zeit, sie auszuüben.“ 

Die Jugend ist wunderbar, keine Frage, 
aber zur Weisheit fehlt ihr die Fähigkeit, 
die Begierden und Affekte zu zügeln, die 
Reife und Lebenserfahrung, die Gelassen-
heit und die Milde, die man im besten Fall 
im Alter erreicht hat – wenn einem die ei-
genen Fehler und das Leben gezeigt haben, 
dass es ratsam ist, die Angelegenheiten der 
menschlichen Komödie nicht allzu ernst zu 
nehmen. Möglicherweise ist aber auch alles 
ganz anders, und es irren die Liebhaber der 
Weisheit. Dann wäre eher dem Surrealisten 
Max Ernst recht zu geben, der einmal mein-
te: „Die Nacktheit der Frau ist weiser als die 
Lehre des Philosophen.“ 

| Der Autor ist Philosoph, Psychotherapeut und 
Dozent an der Sigmund Freud Privat Univ. Wien  |

sophen die „mit dem Hammer philosophie-
ren“ und wie etwa Friedrich Nietzsche von 
sich selber sagen, dass sie „Dynamit“ seien, 
können allerlei weise Dinge von sich geben, 
scheiden wohl aber als Inbegriff des Weisen 
aus. Von einem Weisen wird erwartet, dass 
er den Weg, den er anzeigt, auch selber geht. 
Bei Schopenhauer, der Askese predigte und 
gerne vor reich gedeckten Tafeln dinierte, 
war dies nicht der Fall, womit er wie viele 
andere Philosophen ebenfalls ausscheiden 
würde. Wasser predigen und Wein trinken, 
das geht nicht zusammen mit dem Attribut 
„weise“. 

Im Übrigen: Nicht überall, wo in der Geis-
tesgeschichte „Sophia“ anklingt, ist auch 
Weisheit drinnen, wie das Beispiel der So-
phisten belegt, die großen Feinde und Geg-
ner Platons. Die Sophisten waren damals im 
alten Griechenland Wanderlehrer und Bera-
ter, die man für sehr viel Geld buchen konn-
te und die einem rhetorische Tricks bei-
brachten, so dass man in der Lage war, wie 
das Platon spöttisch bezeichnete, aus dem 
schwächeren Argument durch eine fein ge-
schliffene Argumentation das stärkere zu 
machen. Sophisten sind in den Augen der 
eigentlichen Wahrheitsverehrer wie So-
krates, Platon, Aristoteles & Co nicht mehr 
als „Wahrheitsrelativisten“, denen es nicht 
um edle Erkenntnis, Ethos und lebensdien-
liche Wahrheiten geht. Sie sind intellektuel-
le Blender und Angeber, die mit ihrer Viel-
wisserei prahlen und diese in den Dienst 
des Geldes, des Kapitals und der Machtver-
mehrung stellen – damals wie heute.

Was in autoritäts- und wissenschaftsgläu-
bigen Zeiten wie der unsrigen nicht verges-
sen werden darf, ist die Tatsache, dass Wis-
sen nicht mit Wissenschaft ident ist und 
Weisheit mit Wissenschaft gar nichts zu 
tun hat. Vielleicht darf man sogar behaup-

ten: Je wissenschaftsgläubiger, je szientis-
tischer ein Zeitalter ist, desto weisheits-
ferner scheint es. Der Szientismus oder 
Positivismus, der alles berechnen und ver-
messen möchte, ist der überzogene Glau-
be der Wissenschaft an sich selbst, der Er-
kenntnis mit Wissenschaft gleichsetzt. Was 
dabei vergessen wird ist, dass Wissenschaft 
nur eine mögliche Form der Erkenntnis ist. 
Weisheitserkenntnis, mystische Erkennt-
nis, religiöse Erkenntnis, die Pascalsche „lo-
gique du cœur“ – „das Herz hat seine Grün-
de, die der Verstand nicht kennt“ – haben 
allesamt mit Wissenschaft nichts zu tun und 
sind wahrscheinlich sogar mehr wert als die 
Einsichten der Wissenschaft.

Diese Erkenntnis findet sich auch bei 
Aris toteles, dem Vater der Wissenschaften. 
Im sechsten Buch seiner „Nikomachischen 
Ethik“ nennt er fünf Arten des Wissens: Epi-
stéme (Wissenschaftlichkeit), Téchne (Sach-
kundigkeit), Sophía (Weisheit), Noûs (Ver-
nunft), Phrónesis (praktische Klugheit). 
Wissenschaft interessiert sich dabei für Ge-
genstandsbereiche, die notwendigerwei-
se so sind, wie sie sind – im Gegensatz zur 
praktischen Klugheit, deren Augenmerk 
den Dingen gilt, die so, aber auch anders 
sein können und bei denen erst herausge-
funden werden muss, was in der jeweiligen 
Situation der Fall ist. Die Weisheit hingegen 
ist ein Wissen, das staunend auf das Blei-
bende und Ewige gerichtet ist, auf die schö-
ne Ordnung, den Kosmos und den Lauf der  

„ Eine Gesellschaft, die im ‚Forever Young‘ das 
höchste Ziel sieht, hat keinen Platz für die Pflege 

der Weisheit. Denn der Lebensabschnitt der Jugend 
ist mit der Idee der Weisheit kaum vereinbar.“


