
DIE FURCHE • 5 | 1. Februar 2018 | Warum wir lieben | 3

Das T hem a der  Wo che

Fo
to

: G
em

äl
de

ga
le

ri
e 

Be
rl

in

Ein Blick in die Philosophiegeschichte zeigt: Liebe macht alles andere als 
blind. Sie ist ein Lebenselixier und eine Art existenzielles Medikament.

Der allergrößte
Jungbrunnen

| Von Martin Poltrum

A
lles, was in Bezug auf die Liebe 
empfunden werden kann, Erfül-
lung, Vollendung, Schmerz und 
Frustration, Eifersucht, Tren-
nung, Versöhnung, ungestillte 

Sehnsucht, Schüchternheit beim Sich-Ver-
lieben etc. – all das findet sich in den Er-
zeugnissen der Kunst. Wenn man die gro
ßen Liebesgeschichten des Abendlandes 
betrachtet, fällt auf, dass Liebe oft tragisch 
endet und weh tut. Narziss und Echo, Or-
pheus und Eurydike, Abaelard und Heloïse, 
Tristan und Isolde, Romeo und Julia, Hölder-
lin und Diotima, Rick und Ilsa scheinen die 
These des Schweizer Philosophen Denis de 
Rougemont zu bestätigen, dass die glück-
liche Liebe keine Geschichte hat – zumin-
dest keine tradierte, die sich in das kultu-
relle Gedächtnis eingraviert hat.

Vulgäre und höhere Erotik

Andererseits heißt es bei Paracelsus: 
„Der Arzneien größte ist die Liebe.“ Platon 
spricht davon, dass die Erfahrung der Lie-
be das Herz öffnet und der Seele Flügel ver-
leiht. Die „Räumlichkeit der Liebe“ ist die 
„Heimat“ und die „Zeitlichkeit der Liebe“ ist 
die „Ewigkeit“, lesen wir beim phänomeno-
logischen Psychiater Ludwig Binswanger. 
Liebe ist nicht nur Heimat, sondern auch die 
ewige Kraft der Verjüngung, wie wir dem 
Gemälde „Jungbrunnen“ (1546) von Lucas 
Cranach dem Älteren entnehmen können. 
Denn auf dem Brunnenstock im Wasserbe-
cken, aus dem das verjüngende Elixier spru-
delt, sind Amor und Venus zu sehen. Sie 
zeigen an, dass der Jungbrunnen ein Lie-
besbrunnen ist und die Kraft der Liebe der 
eigentliche Quell immerwährender Jugend 
darstellt. Kurzum: Liebe ist eigentlich ein 
Medikament. Das bezeugen Ärzte, Philo-
sophen und Psychotherapeuten.

Ein Palindrom sagt: DIE LIEBE IST SIE-
GER und rückwärts gelesen REGE IST SIE 
BEI LEID. Schon Empedokles wusste, dass 
die Dialektik der Liebe die Welt regiert. So 
kannte der Philosoph neben den Elementen 
Feuer, Erde, Wasser und Luft noch die zwei 
Grundkräfte Philia (Liebe) und Neikos 
(Streit, Hass), welche für das Entstehen und 
Vergehen der Dinge verantwortlich sind. 
Bei Sigmund Freud, der sich auf Empedo-

vollzug seiner Liebe zur Welt und zum Men-
schen. Den christlichen Gott kann man nur 
lieben, indem man seinen Mitmenschen 
liebt. Hier scheint die Religion der Politik 
weit überlegen zu sein, denn erstere trennt 
nicht zwischen dem „Wir“ und den „Ande-
ren“, und reserviert die zwischenmensch-
liche Liebe nicht nur für das „Wir“. 

Moderne Engführung des Liebesbegriffs

In der Moderne kommt es mit ein paar 
Ausnahmen (Pascal, Kierkegaard, der jun-
ge Hegel) zu einer Engführung des Liebes-
begriffes. Liebe wird biologisch und psycho-
logistisch auf einen bloßen Gefühlszustand 
reduziert. Sein Bezug zur Erkenntnis geht 
verloren. Dagegen tritt Max Scheler auf, ei-
ner der innovativsten Liebesdenker im 20. 
Jahrhundert: Wer den Menschen primär als 
„Animal rationale“, als vernunftbegabtes 
Tier (wie Aristoteles oder Descartes) oder 
als Willens- und Triebwesen (wie Schopen-
hauer und Nietzsche) sieht, liege falsch – 
denn was den Menschen zum Menschen 
macht, ist die Tatsache, dass er lieben kann 
und durch den intentionalen Akt der Liebe 
das Wesentliche sieht und erkennt. 

Liebe macht demnach alles andere als 
blind, sie ist vor allem ein Akt der Erkennt-
nis: In der liebenden Einstellung wird jedes 
Ding, jeder Mensch in der höchsten Wert-
vollkommenheit gesehen. Viktor Frankl, 
ein großer Verehrer Schelers, der einmal ge-
meint hat, dass er Schelers Hauptwerk „Der 
Formalismus in der Ethik und die materiale 
Wertethik“ wie eine Bibel mit sich herum-
trug, macht diese Überlegungen für die Psy-
chotherapie fruchtbar. Denn in der Liebe 
sieht man nicht nur, was ein Mensch gegen-
wärtig ist, sondern erkennt, was ein Mensch 
aus sich machen könnte. Diese Einstel-
lung ist in der Psychotherapie das Entschei-
dende, da man als Therapeut zum Hilfs-Ich 
des Patienten wird. Gerade in der Depres-
sion und der Angst, in der sich Menschen 
nichts mehr zutrauen und ihre Welt immer 
mehr schrumpft, ist es notwendig, dass es 
zumindest noch jemanden gibt, der sieht, 
was einer „in seiner Einzigartigkeit und Ein-
maligkeit sein kann und können wird“ (Vik-
tor Frankl). Dies zu erschließen, ist einzig 
dem Erkenntnisakt der Liebe vorbehalten.

| Der Autor ist Philosoph, Psychotherapeut 
und Dozent an der Sigm. Freud-Univ. Wien  |

kles bezog, wird daraus dann Eros und Tha-
natos – der Lebens- und der Todestrieb, die 
als Urtriebe alle menschlichen Angelegen-
heiten lenken. Die wichtigsten Stiftungsdo-
kumente des europäischen Liebesdiskurses 
stammen jedoch von Platon. Wenn der alt-
griechische Philosoph von Liebe redet, dann 
verwendet er den Begriff Eros. Die alten 
Griechen kannten drei Begriffe für die Liebe 
– Eros, das stürmische Begehren; Philia, die 
Liebe zwischen Freunden; und Agape, die 
altruistische Zuwendung. 

Eros meint bei Platon so viel wie das lie-
bende Begehren, das immer dann in uns 
erwacht, wenn uns das Schöne rührt und 
verführt. Der vulgäre Erotiker werde vom 
Schönen so heftig angezogen, dass er mit 
dem Objekt seines Begehrens verschmel-
zen möchte. Ein Mann sieht eine schöne 
Frau und möchte ihr so nahe sein wie mög-
lich – leiblich und geistig. Anders der hö-
here Erotiker. Er nutzt die erotische Faszi-
nation und Inspiration für Erkenntnis und 
den Aufstieg in Richtung Transzendenz. Er 
sieht einen schönen Menschen, dann einen 
zweiten, einen dritten, bis ihm klar wird: Im 
Grunde sind alle Menschen, ja alle Lebewe-
sen schön und einzigartig. Der höhere Ero-
tiker ist in die Welt als Ganzes verliebt: Sie 
wird ihm zum „Kosmos“, wörtlich: zu einer 
schönen Ordnung.

„Bewegungsumkehr der Liebe“

Eros ist nach Platon Sohn des Poros (Reich-
tum) und der Penia (Armut), und so verhält 
er sich auch: Der Eros macht reich, weil er 
den Menschen auf dem Gipfel der Gefühle 
hinein in die Transzendenz treibt. Die ero-
tische Liebe, die Sehnsucht nach einem ande-
ren Menschen oder die Sehnsucht nach Ver-
schmelzung mit dem Göttlichen entspringt 
hier aber aus einem Gefühl des Mangels und 

der Bedürftigkeit. Der Eros-Aspekt der Liebe 
hat mit der Befriedigung eines Bedürfnisses 
zu tun. Das ist auch der Grund, warum es 
für Platon, Aristoteles & Co. undenkbar ist, 
dass es einen liebenden Gott gibt. Da das Lie-
besstreben des Eros aus einem Mangel ent-
springt und Gott ohne Mangel ist, ist Gott 
nicht liebesbedürftig – und liebt daher auch 
nicht. Man kann als griechischer Philosoph 
das Göttliche lieben, aber die Vorstellung 
eines Gottes, der auch die Menschen liebt, 
taucht geistesgeschichtlich erst mit dem 
Christentum auf. In der griechischen Fas-
sung der Bibel ist das Grundwort für Liebe 
dann auch nicht der Eros oder die Philia, son-
dern die Agape – derjenige unter den Liebes-

begriffen, der am ehesten geeignet war, in-
haltlich neu gefüllt zu werden. 

Mit Aurelius Augustinus setzte eine phi-
losophische Umwendung des Liebesbe-
griffes ein, die Max Scheler als „Bewegungs-
umkehr der Liebe“ kennzeichnet: Von nun 
an gilt in der abendländischen Philosophie 
nicht mehr das griechische Axiom, dass 
„Liebe eine Bewegung des Niedrigen zum 
Höheren, des Menschen zum selbst nicht 
liebenden Gott, des Schlechten zum Besse-
ren“ meint, sondern „die liebevolle Herab-
lassung des Höheren zum Niederen, Gottes 
zum Menschen, des Heiligen zum Sünder“. 
Mit Augustinus wurde die christliche Vor-
stellung eines liebenden Gottes philoso-
phisch auf den Punkt gebracht. Die höchste 
Form der Gottesliebe sei dabei nicht die Lie-
be oder Anbetung Gottes, sondern der Mit-

„ Den christlichen Gott kann man nur lieben, 
indem man seinen Mitmenschen liebt. Religion 

scheint hier der Politik überlegen zu sein, denn sie 
trennt nicht zwischen dem ‚Wir‘ und den ‚Anderen‘.“

Warum wir lieben
Die #MeToo-Debatte war zuletzt ein 
Schlachtfeld für den Kampf der Geschlech-
ter. Fast könnte man vergessen, dass es da 
auch noch die Liebe gibt. Was aber ist das, 
abseits von Klischees? Philosophen, Bio-
logen und Theologen haben hier ganz un-
terschiedliche Antworten. Zudem wird ein 
radikaler Wandel unserer „Liebeskultur“ 
prognostiziert. Ach ja, und der Valentinstag 
rückt auch immer näher!

Redaktion: Martin Tauss

„Der Jung-
brunnen“
Das Gemälde von 
Lucas Cranach 
dem Älteren zeigt, 
wie alte Frauen 
in einem Becken 
wundersam ver-
jüngt werden. Das 
Wasser sprudelt 
aus einer Säule, auf 
der Amor und Ve-
nus zu sehen sind: 
Der Jungbrunnen 
speist sich aus der 
Kraft der Liebe.


