DIE FURCHE ¢ 5 | 1. Februar 2018

| Warum wir lieben |

TAE

Warum wir lieben

Die #MeToo-Debatte war zuletzt ein
Schlachtfeld fiir den Kampf der Geschlech-
ter. Fast kdnnte man vergessen, dass es da
auch noch die Liebe gibt. Was aber ist das,
abseits von Klischees? Philosophen, Bio-

logen und Theologen haben hier ganz un-
terschiedliche Antworten. Zudem wird ein
radikaler Wandel unserer ,Liebeskultur
prognostiziert. Ach ja, und der Valentinstag

rickt auch immer naher!

Redaktion: Martin Tauss

»Der jung-
brunnen®

Das Gemalde von
Lucas Cranach
dem Alteren zeigt,
wie alte Frauen
ineinem Becken
wundersam ver-
jlingt werden. Das
Wasser sprudelt
aus einer Sdule, auf
der Amor und Ve-
nus zu sehen sind:
Der Jungbrunnen
speist sich aus der
Kraft der Liebe.

| Von Martin Poltrum

lles, was in Bezug auf die Liebe

empfunden werden kann, Erfiil-

lung, Vollendung, Schmerz und

Frustration, Eifersucht, Tren-

nung, Versbhnung, ungestillte
Sehnsucht, Schiichternheit beim Sich-Ver-
lieben etc. - all das findet sich in den Er-
zeugnissen der Kunst. Wenn man die gro-
Ben Liebesgeschichten des Abendlandes
betrachtet, fillt auf, dass Liebe oft tragisch
endet und weh tut. Narziss und Echo, Or-
pheus und Eurydike, Abaelard und Heloise,
Tristan und Isolde, Romeo und Julia, Holder-
lin und Diotima, Rick und Ilsa scheinen die
These des Schweizer Philosophen Denis de
Rougemont zu bestétigen, dass die gliick-
liche Liebe keine Geschichte hat — zumin-
dest keine tradierte, die sich in das kultu-
relle Gedachtnis eingraviert hat.

Vulgire und hohere Erotik

Andererseits heifit es bei Paracelsus:
sDer Arzneien grofBite ist die Liebe.“ Platon
spricht davon, dass die Erfahrung der Lie-
be das Herz 6ffnet und der Seele Fliigel ver-
leiht. Die ,Raumlichkeit der Liebe“ ist die
L 2Heimat“ und die ,,Zeitlichkeit der Liebe® ist
die ,Ewigkeit“, lesen wir beim phdnomeno-
logischen Psychiater Ludwig Binswanger.
Liebe ist nicht nur Heimat, sondern auch die
ewige Kraft der Verjiingung, wie wir dem
Gemadlde ,Jungbrunnen® (1546) von Lucas
Cranach dem Alteren entnehmen kénnen.
Denn auf dem Brunnenstock im Wasserbe-
cken, aus dem das verjiingende Elixier spru-
delt, sind Amor und Venus zu sehen. Sie
zeigen an, dass der Jungbrunnen ein Lie-
besbrunnen ist und die Kraft der Liebe der
eigentliche Quell immerwéahrender Jugend
darstellt. Kurzum: Liebe ist eigentlich ein
Medikament. Das bezeugen Arzte, Philo-
sophen und Psychotherapeuten.

Ein Palindrom sagt: DIE LIEBE IST SIE-
GER und riickwiérts gelesen REGE IST SIE
BEI LEID. Schon Empedokles wusste, dass
die Dialektik der Liebe die Welt regiert. So
kannte der Philosoph neben den Elementen
Feuer, Erde, Wasser und Luft noch die zwei
Grundkrifte Philia (Liebe) und Neikos
(Streit, Hass), welche fiir das Entstehen und
Vergehen der Dinge verantwortlich sind.
Bei Sigmund Freud, der sich auf Empedo-

Ein Blick in die Philosophiegeschichte zeigt: Liebe macht alles andere als
blind. Sie ist ein Lebenselixier und eine Art existenzielles Medikament.

Der allergroBte

JUNGBRUNNEN

kles bezog, wird daraus dann Eros und Tha-
natos — der Lebens- und der Todestrieb, die
als Urtriebe alle menschlichen Angelegen-
heiten lenken. Die wichtigsten Stiftungsdo-
kumente des européischen Liebesdiskurses
stammen jedoch von Platon. Wenn der alt-
griechische Philosoph von Liebe redet, dann
verwendet er den Begriff Eros. Die alten
Griechen kannten drei Begriffe fiir die Liebe
- Eros, das stiirmische Begehren; Philia, die
Liebe zwischen Freunden; und Agape, die
altruistische Zuwendung.

Eros meint bei Platon so viel wie das lie-
bende Begehren, das immer dann in uns
erwacht, wenn uns das Schone riihrt und
verfiihrt. Der vulgédre Erotiker werde vom
Schonen so heftig angezogen, dass er mit
dem Objekt seines Begehrens verschmel-
zen mochte. Ein Mann sieht eine schone
Frau und mochte ihr so nahe sein wie mog-
lich - leiblich und geistig. Anders der ho-
here Erotiker. Er nutzt die erotische Faszi-
nation und Inspiration fiir Erkenntnis und
den Aufstieg in Richtung Transzendenz. Er
sieht einen schonen Menschen, dann einen
zweiten, einen dritten, bis ihm klar wird: Im
Grunde sind alle Menschen, ja alle Lebewe-
sen schon und einzigartig. Der hohere Ero-
tiker ist in die Welt als Ganzes verliebt: Sie
wird ihm zum , Kosmos*, wortlich: zu einer
schonen Ordnung.

»Bewegungsumkehr der Liebe*

Eros istnach Platon Sohn des Poros (Reich-
tum) und der Penia (Armut), und so verhélt
er sich auch: Der Eros macht reich, weil er
den Menschen auf dem Gipfel der Gefiihle
hinein in die Transzendenz treibt. Die ero-
tische Liebe, die Sehnsuchtnach einem ande-
ren Menschen oder die Sehnsucht nach Ver-
schmelzung mit dem Gottlichen entspringt
hier aber aus einem Gefiihl des Mangels und

der Bediirftigkeit. Der Eros-Aspekt der Liebe
hat mit der Befriedigung eines Bediirfnisses
zu tun. Das ist auch der Grund, warum es
fiir Platon, Aristoteles & Co. undenkbar ist,
dass es einen liebenden Gott gibt. Da das Lie-
besstreben des Eros aus einem Mangel ent-
springt und Gott ohne Mangel ist, ist Gott
nicht liebesbediirftig — und liebt daher auch
nicht. Man kann als griechischer Philosoph
das Gottliche lieben, aber die Vorstellung
eines Gottes, der auch die Menschen liebt,
taucht geistesgeschichtlich erst mit dem
Christentum auf. In der griechischen Fas-
sung der Bibel ist das Grundwort fiir Liebe
dann auch nicht der Eros oder die Philia, son-
dern die Agape - derjenige unter den Liebes-

99 Den christlichen Gott kann man nur lieben,

indem man seinen Mitmenschen liebt. Religion

scheint hier der Politik iiberlegen zu sein, denn sie
trennt nicht zwischen dem ,Wir‘ und den ,Anderen’, *¢

begriffen, der am ehesten geeignet war, in-
haltlich neu gefiillt zu werden.

Mit Aurelius Augustinus setzte eine phi-
losophische Umwendung des Liebesbe-
griffes ein, die Max Scheler als ,Bewegungs-
umkehr der Liebe“ kennzeichnet: Von nun
an gilt in der abendldndischen Philosophie
nicht mehr das griechische Axiom, dass
»Liebe eine Bewegung des Niedrigen zum
Hoheren, des Menschen zum selbst nicht
liebenden Gott, des Schlechten zum Besse-
ren“ meint, sondern ,die liebevolle Herab-
lassung des Hoheren zum Niederen, Gottes
zum Menschen, des Heiligen zum Siinder*.
Mit Augustinus wurde die christliche Vor-
stellung eines liebenden Gottes philoso-
phisch auf den Punkt gebracht. Die hochste
Form der Gottesliebe sei dabei nicht die Lie-
be oder Anbetung Gottes, sondern der Mit-

ROINEN

DAS THEMA DER WOCHE

-
&
£
7
o
2
3
S
o0
&
s
=
£
o
o
8
5
2

vollzug seiner Liebe zur Welt und zum Men-
schen. Den christlichen Gott kann man nur
lieben, indem man seinen Mitmenschen
liebt. Hier scheint die Religion der Politik
weit iiberlegen zu sein, denn erstere trennt
nicht zwischen dem , Wir“ und den ,Ande-
ren“, und reserviert die zwischenmensch-
liche Liebe nicht nur fiir das ,, Wir*.

Moderne Engfiihrung des Liebesbegriffs

In der Moderne kommt es mit ein paar
Ausnahmen (Pascal, Kierkegaard, der jun-
ge Hegel) zu einer Engfiihrung des Liebes-
begriffes. Liebe wird biologisch und psycho-
logistisch auf einen bloBen Gefiihlszustand
reduziert. Sein Bezug zur Erkenntnis geht
verloren. Dagegen tritt Max Scheler auf, ei-
ner der innovativsten Liebesdenker im 20.
Jahrhundert: Wer den Menschen primir als
~Animal rationale“, als vernunftbegabtes
Tier (wie Aristoteles oder Descartes) oder
als Willens- und Triebwesen (wie Schopen-
hauer und Nietzsche) sieht, liege falsch -
denn was den Menschen zum Menschen
macht, ist die Tatsache, dass er lieben kann
und durch den intentionalen Akt der Liebe
das Wesentliche sieht und erkennt.

Liebe macht demnach alles andere als
blind, sie ist vor allem ein Akt der Erkennt-
nis: In der liebenden Einstellung wird jedes
Ding, jeder Mensch in der hochsten Wert-
vollkommenheit gesehen. Viktor Frankl,
ein groBer Verehrer Schelers, der einmal ge-
meint hat, dass er Schelers Hauptwerk ,Der
Formalismus in der Ethik und die materiale
Wertethik“ wie eine Bibel mit sich herum-
trug, macht diese Uberlegungen fiir die Psy-
chotherapie fruchtbar. Denn in der Liebe
sieht man nicht nur, was ein Mensch gegen-
wartig ist, sondern erkennt, was ein Mensch
aus sich machen konnte. Diese Einstel-
lung ist in der Psychotherapie das Entschei-
dende, da man als Therapeut zum Hilfs-Ich
des Patienten wird. Gerade in der Depres-
sion und der Angst, in der sich Menschen
nichts mehr zutrauen und ihre Welt immer
mehr schrumpft, ist es notwendig, dass es
zumindest noch jemanden gibt, der sieht,
was einer ,in seiner Einzigartigkeit und Ein-
maligkeit sein kann und konnen wird*“ (Vik-
tor Frankl). Dies zu erschlieBen, ist einzig
dem Erkenntnisakt der Liebe vorbehalten.

| Der Autor ist Philosoph, Psychotherapeut
und Dozent an der Sigm. Freud-Univ. Wien |



