
176. Mai 2021
DIE FURCHE ·18 Kunst

FORTSETZUNG AUF DER NÄCHSTEN SEITE  

Fo
to

: G
et

ty
 Im

ag
es

 /
 U

lls
te

in
 B

ild
 /

 P
ro

bs
t

Von Martin Poltrum 

Joseph Beuys: Hirtenknabe,  
Schulbub, Hitlerjunge, Fun- 
ker und Bordschütze im  
Schlachtgeschwader  3, Heim- 
kehrer, Student, Künstler, 

Psychiatriepatient, Professor für 
monumentale Bildhauerei, Legen- 
denschmied, Provokateur, Noma-
de, Mystiker, Grünpolitiker, Wan-
derprediger, Schamane und Alchi-
mist – so ein paar Zuschreibungen 
und Fakten zum Großmeister der 
deutschen Aktionskunst. 

Wer im aktuellen Beuys-Jahr an 
den am Niederrhein geborenen 
Sozialplastiker erinnern möchte,  
muss mindestens zwei Dinge ver- 
meiden: erstens Hagiographie so- 
wie zweitens, in der aktuell auf-
geladenen „Cancel-Culture“-Stim-
mung aus moralischer Überkom-
pensation eines unverdauten 
Schuldkomplexes angesichts der 
deutschen Geschichte überall 
braun zu sehen und dadurch fal-
sche Gewichtungen zu setzen. Da 
Letzteres bereits Die Zeit (25. 3. 
2021) besorgt hat, soll hier vor al-
lem das zur Sprache gebracht wer-
den, was für die Befruchtung der 
Gegenwart bedeutsam ist.

Die menschliche Seele retten
Beuys, der die Kunst nach 1945 

durch die Erweiterung ihres Be-
griffs (Denken = Plastik) entschei-
dend beeinflusst hat, der Ende der 
1970er Jahre von der Zeitschrift 
Capital zur Nummer eins im in-
ternationalen Kunstgeschäft er-
klärt wurde, damit Größen wie 
Andy Warhol oder Robert Rau-
schenberg verdrängte und von 
1964 bis 1982 Dauergast auf der 

„Documenta“ war, hat im Lich-
te seiner sozialplastischen Akti-
on „7000 Eichen“ einmal gemeint: 

„Ich bin ja kein Gärtner, der Bäu-
me pflanzt, weil Bäume schön 
sind […]. Heute wird der Wald von 
selbst zu dem, wozu das Holz des 
Kreuzes benutzt wurde […] nein, 
die Bäume sind wichtig, um die 
menschliche Seele zu retten […]. 
Das einzige, was sich lohnt aufzu-
richten, ist die menschliche Seele. 
[…] Ich meine jetzt nicht nur das 
Gefühlsmäßige, sondern auch die 
Erkenntniskräfte, die Fähigkeit 
des Denkens, der Intuition, der 
Inspiration […]. Das sind ja alles 
Dinge, die sehr stark geschädigt 
sind in unserer Zeit. Die müssen 
gerettet werden. Dann ist alles an-
dere sowieso gerettet.“

In einer Zeit, in der alles be-
schriftet, beschildert, vermessen, 
verwaltet, mit einem EAN-Code 
versehen, entzaubert und ausge-

beutet wird, igelt sich die Kunst 
ein, wird hermetisch und entzieht 
sich damit dem Zugriff durch den 
Begriff. Diese Überlegung, die 
sich in der Ästhetik Theodor W. 
Adornos findet, trifft vollends auch 
auf das Werk des Jahrhundert-
künstlers zu. Noch ein Jahr vor sei-
nem unerwarteten Tod hält Beuys 
fest: „Man muss die Technik durch 
Phantasie ergänzen, das wahre 
Kapital der Menschen.“ 

Wer so denkt und die plas-
tisch-bildnerische Kraft des Den-
kens in den Mittelpunkt seiner 
Arbeit rückt und damit in der 
philosophischen Tradition des 
Deutschen Idealismus und der 
Romantik steht, in der die „trans-
zendentale Einbildungskraft“ ge-
feiert wird, dem reichen die en-
gen Grenzen werkästhetischer 
Kleinkrämerei nicht, der muss die 
Kunst ins Soziale und Politische 
erweitern. Oder wie Beuys sagt: 

„Es ist meine Absicht, möglichst 
viele Politiker, die Einfluss haben 
auf die Strukturierung und Um-
strukturierung der Gesellschaft, 
mit diesen Ideen des erweiterten 
Kunstbegriffes zu konfrontieren.“ 

1972, auf der „Documenta 5“, 
richtete der Mann mit Hut und 
Anglerweste ein „Büro für direk-
te Demokratie durch Volksab-
stimmung“ ein, das 100 Tage lang 

den Schauplatz bildete für sokra-
tische Dialoge und Diskussionen 
zu Fragen der Gesellschaft, des 
Politischen und der Emanzipati-
on. Der linke Kunst-Schamane 
Beuys glaubte offensichtlich an 
die Vernünftigkeit direkter Volks-
entscheide; etwas, bei dem einem 
rund 50 Jahre später im Zeitalter 
des Rechtspopulismus und der 
aufgebrachten Empörer Angst 
und Bange wird. Damals war viel-
leicht noch alles anders: unschul-
diger, naiver – und wie die Grüne 
Bewegung, für die er sich einsetz-
te – „am Anfang“, dem ja bekannt-
lich ein Zauber innewohnt. 

Als Mitbegründer der deut-
schen Ökopartei kandidierte er 
1979 für das Europäische Parla-
ment und plante eine Kandidatur 
für den Deutschen Bundestag, aus 
der dann letztlich nichts wurde, 
da er 1983 feststellen musste, dass 
er bei der Landesdelegiertenkon-
ferenz im rheinischen Geilenkir-
chen nur auf einem der hinteren 
Listenplätze gereiht wurde. Da 
Beuys überzeugt war, dass „mit 
dem, was man Umweltverschmut-
zung nennt“, eine „Innenweltver-
schmutzung“ parallel geht, mag 
die Erfahrung mit der Ökobewe-
gung, in die er viel Engagement 
und Herzblut steckte, enttäu-
schend gewesen sein. Aber es war 

nicht sein letztes Aktionsfeld zur 
Heilung planetarischer und seeli-
scher Wunden.  

Um sich Beuys’ Werk zu er-
schließen, gibt es viele Möglich-
keiten. Vielleicht stellt der Be-
griff der Wunde einen Schlüssel 
zum Verständnis seines Schaf-
fens dar, wie der Autor und Film-
mystiker Rüdiger Sünner oder die 

Kunsthistorikerin Caroline Tis-
dall, die Beuys auf vielen Reisen 
begleitete, meinten. Die Metapher 
der Wunde taucht beispielsweise 
in der literarisch-künstlerischen 
Vita „Lebenslauf-Werklauf“ auf, 
an welcher der Sozialplastiker ab 
1961 arbeitete und mit der er seine 
Biografie zum Kunstwerk adelte. 
Dort wird seine Geburt als „Aus-
stellung einer mit Heftpflaster zu-
sammengezogenen Wunde“ be-

zeichnet. Ein starkes Bild für das, 
was Existenzphilosophen die Ge-
worfenheit, das Faktum der Ver-
letzlichkeit und Endlichkeit nen-
nen, ist neben dieser Äußerung 
auch die mit Heftpflaster verbun-
dene Säuglingsbadewanne (1960), 
die im Münchner Lenbachhaus 
ausgestellt ist, sowie die häufige 
Verwendung von Mullbinden und 
Heftpflaster, ganz zu schweigen 
von der heute ebenfalls im Len-
bachhaus zu sehenden Installati-
on mit dem poetischen Titel „Zeige 
deine Wunde“ (1976). 

Was die autobiografische Di-
mension des „verwundeten Hei-
lers“ Beuys anbelangt, ist zu-
nächst sein Flugzeugabsturz auf 
der Krim im Zweiten Weltkrieg 
und die als Dichtung zu verste-
hende Rettungs- und Heilungs-
fantasie der Tartarenlegende zu 
erwähnen, die besagt, dass der 
verwundete Beuys in Filz gehüllt 
mit Milch und Fett von Nomaden 
versorgt und gepflegt wurde. Zu-
dem auch seine Äußerung, dass 
die Erkenntnis der wahren Aus-
maße der Nazi-Gräuel das „Urer-
lebnis“ war, „was dazu geführt 
hat, dass ich überhaupt begon-
nen habe, mich mit der Kunst 
auseinanderzusetzen“. 

Begabung als Verpflichtung
Nachdem Beuys dann nach 

dem Krieg bei Ewald Mataré 
Bildhauerei studierte und sich 
mit dem Werk Rudolf Steiners 
auseinandersetzte, das in sei-
ner Bildhauerklasse sehr popu-
lär war, schlitterte er Mitte der 
1950er-Jahre in eine schwere Le-
benskrise und Depression mit 
ausgeprägter Suizidalität, für 
die es viele Gründe gab: eine zer-
brochene Verlobung, künstleri-
sche Erfolglosigkeit, materielle 
Not, Isolation, Verzweiflung, viel-
leicht eine verzögert einsetzen-
de Posttraumatische Belastungs
störung aus dem Krieg sowie das 
Gefühl, „alles ganz falsch ange-
packt zu haben“. 

Als er völlig am Ende war und 
sich tagelang im Zimmer seines 
Freundes Franz Joseph van der 
Grinten einsperrte, bei dem er da-
mals unterkam, hat ihm die Mut-
ter seines Freundes ins Gewissen 
geredet und gemeint, wie Grinten 
später einmal berichtete, dass sei-
ne Begabung auch eine Verpflich-
tung gegenüber dem Geist sei, der 
ihn begabt habe. Wie jeder Scha-
mane erlebte offensichtlich auch 
der Kunst-Schamane Beuys seine 
Initiation und Berufung, indem er 
durch eine schwere Lebenskrise 
ging und sie meisterte. 

Wie traditionelle Schamanen 
Wanderer und Mittler zwischen 
der geistigen und irdischen Welt 
sind und Geistmächte zur Hei-
lung menschlicher Wunden an-
rufen, so versorgt der „verwun-
dete Heiler“ Beuys, der antritt, 
um die Welt zu verbessern, die 
verwundete Erde mit „7000 Ei-
chen“. Da hinter Bäumen eigent-
lich die Seelen stehen, weil Um-
weltschutz und Innenweltschutz 
zwei Seiten ein und derselben 
antikolonialistischen Bewegung 
sind, geht es Beuys vor allem um 
die Versorgung jener Wunde, die 
aus der metaphysischen Heimat- 
losigkeit des modernen Menschen 
stammt. Das ist der Steiner-Im-
puls im Werk des Kunst-Magiers, 
wie er in einem Brief an den An-
throposophen Manfred Schradi 

„Denken  
ist bereits 
Plastik“

Joseph Beuys, der  
Großmeister der  

deutschen Aktions-
kunst, wurde am  

12. Mai vor 100 Jahren  
geboren. Wie kein  

anderer vor ihm  
erweiterte er die  
Kunst ins Soziale 

und Politische.

„ Beuys geht es um  
die Versorgung jener  
Wunde, die aus der  

metaphysischen Heimat-
losigkeit des modernen 

Menschen stammt. “

Joseph 
Beuys
Der Jahrhundert-
künstler Beuys 
wurde am 12. Mai 
1921 in Krefeld am 
Niederrhein gebo-
ren. Er starb am 23. 
Januar 1986.

Zu Kunst und 
Verletzlichkeit 
finden Sie auf 
furche.at auch 

„‚Zeig mir deine 
Wunde‘: Die 
Kunst verletz-
lich zu sein“ 
(29.11.2018) 
von Brigitte 
Schwens- 
Harrant.



18 6. Mai 2021
DIE FURCHE · 18Literatur & Musik

FORTSETZUNG VON SEITE 17

Fo
to

: W
ie

ne
r S

ta
at

so
pe

r /
 M

ic
ha

el
 P

öh
n

Fo
to

: A
PA

 /
 H

er
be

rt
 P

fa
rr

ho
fe

r

schreibt: „Ihre Worte haben mich 
tief berührt, weil sie mir den Na-
men Rudolf Steiners zuriefen, 
über den ich seit meiner Kindheit 
immer wieder nachdenken muss, 
weil, wie ich weiß, gerade von ihm 
ein Auftrag an mich erging, auf 
meine Weise den Menschen die 
Entfremdung und das Mißtrauen 
gegenüber dem Übersinnlichen 
nach und nach wegzuräumen […].“

Viele Meridiane verbinden die 
philosophischen Überlegungen 
und Kunstwerke Beuys’ mit der 
urdeutschen Überzeugung, dass 
die ästhetische Erfahrung etwas 
Heilsames und ganz Besonderes 
ist – und ins Zentrum der Kultur 
und Gesellschaft gehört. So heißt 
es etwa im „Ältesten Systempro-
gramm des deutschen Idealismus“, 
einem geistigen Co-Produkt von 
Schelling, Hegel und Hölderlin: 

„Ich bin nun überzeugt, daß der 
höchste Akt der Vernunft, der, in-
dem sie alle Ideen umfaßt, ein äs-
thetischer Akt ist und daß Wahr-
heit und Güte nur in der Schönheit 
verschwistert sind. […] Die Philo-
sophie des Geistes ist eine ästhe-
tische Philosophie. […] Die Poe-
sie bekommt dadurch eine höhere 
Würde, sie wird am Ende wieder, 
was sie am Anfang war – Lehrerin 
der Menschheit; denn es gibt kei-
ne Philosophie, keine Geschich-
te mehr, die Dichtkunst allein 
wird alle übrigen Wissenschaften 
und Künste überleben. […] Mono- 
theismus der Vernunft und des 
Herzens, Polytheismus der Ein-
bildungskraft und der Kunst, dies 
ist’s, was wir bedürfen!“ 

Und Beuys? „Ich weise da
rauf hin, dass das erste Produkt 
menschlicher Kreativität der Ge-
danke ist und sage aus diesem 
Grunde, Denken ist bereits Plas-
tik. Gedanken wirken in der Welt.“

Der Autor ist Philosoph, Psycho-
therapeut und Professor für Psy-
chotherapiewissenschaft an der 
Sigmund-Freud-Privatuniversität 
Wien. Er war 2018 Visiting  
Researcher an der Social  
Sculpture Research Unit der  
Oxford Brooks University.

Zeige deine Wunde
Kunst und Spiritualität 
bei Joseph Beuys  
Eine Spurensuche
Von Rüdiger Sünner
Europa Verlag 2021  
224 S., geb., € 18,50

FILMTIPPS
Zeige deine Wunde –  
Kunst und Spiritualität bei Joseph Beuys  
85 min. Rüdiger Sünner (2015) 

Beuys 
107 min. Filmbiografie  
von Andres Veiel (2017) 

BUCHTIPPS

Beuys. Die Biographie 
Von Hans Peter Riegel 
Riverside Publishing 2021
4 Bände

Joseph Beuys  
Kunst, Kapital, 
Revolution
Von Philip Ursprung  
C. H. Beck 2021
336 S., geb., € 30,80

Joseph Beuys  
Denken. Handeln. 
Vermitteln 
Hg. von Stella Rollig  
und Harald Krejci  
Walther König 2021
204 S., geb., € 30,70

Gert Jonke: Der Mann, der von der Sprache kam
Von Anton Thuswaldner 

Er war kein Unbekannter mehr, als Gert 
Jonke 1977 als Einunddreißigjähriger 
zum ersten Ingeborg-Bachmann-Preis-

träger gekürt wurde. Sein „Geometrischer Hei-
matroman“ hatte acht Jahre zuvor einiges Auf-
sehen erregt, mit „Beginn einer Verzweiflung“ 
und „Die Vermehrung der Leuchttürme“ hat-
te er seinen Ruf als ein eigenwilliger Erzähler, 
der aus den Tiefen der Sprache kommt, gefes-
tigt. Untergekommen war er bei Suhrkamp und 
Residenz, den bevorzugten Adressen für alles 
Neue. Für einen Erzählrealismus, der damals 
für die Konkurrenten Horst Bienek oder Her-
bert Eisenreich verbindlich war, war Jonke da-
mit verloren. Beide wiesen eine imposante Ver-
öffentlichungsliste auf, gegen beide setzte sich 

Jonke durch. Das Klima unter 
den Autorinnen und Autoren 
muss angespannt gewesen 
sein, zumal Bienek notierte, 
dass er sich lieber unter der 
Jury als unter seinen Kolle-
gen aufgehalten habe.

Die Entscheidung darf 
als Abschied von der Nach-
kriegsliteratur gewertet wer-
den, für die Horst Bienek 
stand, der seinen ersten Band 
der Gleiwitz-Tetralogie, „Die 
erste Polka“, bereits vorge-
legt hatte. Seine Poetik folgte einem Realismus, 
der an einzelnen Schicksalen, durchwegs plas-
tisch gestaltet, Zeitgeschichte nachvollziehbar 
werden ließ. Nicht so bei Jonke, der sich vom An-
spruch, die Welt in ihren Erscheinungen abzu-

bilden, längst verabschiedet 
hatte. Vom Erzählen wollte 
er dennoch nicht lassen, nur 
kamen seine Geschichten 
nicht aus der beobachtbaren 
Welt, sondern aus einer Fan-
tasie, die, einmal angesta-
chelt, sich sofort zu Sprach-
exerzitien in Rhythmus und 
Musik auswuchsen. Das un-
terscheidet ihn von der Wie-
ner Gruppe um Gerhard 
Rühm und Konrad Bayer, für 
die Erzählen ein Sakrileg be-

deutete. Sie verstanden sich als Experimenteu-
re auf dem Feld der Sprache und setzten unse-
rer Suche nach Bedeutung hinter den Wörtern 
eine Narrenkappe auf. Das war die österreichi-
sche Version einer Rebellion gegen die Perver-

tierung der deutschen Sprache durch die Nati-
onalsozialisten. Jonke, eine Generation später, 
stellte sich in die sprachkritische Tradition.

Der herkömmlichen Welt stellte er eine Gegen-
wirklichkeit entgegen, die kein festgefügtes Mo-
nument war, sondern flüchtig blieb – wie Sprache 
eben, wandelbar, stets auf dem Sprung zu neuer 
Wirklichkeit. Der Schwebezustand war der Ide-
almodus, den Jonke in seiner Literatur anstreb-
te. Deshalb diese ständige Aufbruchstimmung in 
seinen Texten, diese rhetorische Absetzbewegung 
von allem Bewährten, Bekannten, um ja nicht 
Wurzeln zu schlagen. Mit dem gemeinen Haus-
verstand kommt man bei Jonke nicht weit. Und 
das ist gut so, denn dem ist in seiner Beschränkt-
heit nicht zu trauen. Also, auch so ein Jonke-Bild, 
hält er es mit den Vögeln und hebt ab in die Lüf-
te. So findet er zu besonderer Leichtigkeit, und die 
Enge der Verhältnisse zählt nicht mehr.

Von Walter Dobner 

Vor allem legendäre Produktionen an-
derer Häuser als eine Art Mosaik un-
terschiedlicher szenischer Modelle 
zu präsentieren, hat sich Wiens neu-
er Staatsoperndirektor für seine ers-

te Spielzeit vorgenommen. So kam seine erste Pre-
miere, Puccinis „Madama Butterfly“, aus der New 
Yorker Met. Die weniger überzeugende Mozartsche 

„Entführung“ machte deutlich, dass ein einstiger 
Stuttgarter Erfolg mittlerweile nicht mehr dieselbe 
Strahlkraft besitzt wie vor zwei Jahrzehnten. Dmi-
tri Tcherniakovs Inszenierung von Tschaikowskys 

„Eugen Onegin“ für das Moskauer Bolschoi-Theater 
hat dagegen auch nach vierzehn Jahren nichts von 
ihrer innovatorischen Kraft verloren.  

Mit einer verführerischen Carmen und einem 
spannenderen Dirigat hätte Calixto Bieitos bisher 
auf beinahe dreißig Bühnen offerierte realistische 
Lesart von Bizets Welterfolg gewiss mehr Eindruck 
hinterlassen. Auch die vom Digital-Boom infizierte, 
ursprünglich für Paris erdachte Version von Verdis 

„La Traviata“ vermochte wegen manch blasser Sän-
ger- und Dirigentenleistung ihren vorauseilenden 
Ruf nur partiell einzulösen.

Ob der vokal wie orchest-
ral geradezu perfekte neue 

„Parsifal“ szenisch im De-
tail noch schlüssiger aus-
gefallen wäre, wenn es dem 
Regisseur erlaubt gewesen 
wäre, ihn an Ort und Stelle 
zu erarbeiten? Henzes erst-
mals im Haus am Ring auf-
geführter Zweiakter „Das 
verratene Meer“ gelang je-
denfalls in jeder Hinsicht 
modellhaft. 

Ein großes Theaterereignis
Und die jüngste, seinerzeit schon in Stuttgart 

zu sehen gewesene Produktion, die der nun damit 
an der Wiener Staatsoper debütierende (!) 70-jäh-
rige Frank Castorf für Wien neu erarbeitete, Gou-
nods „Faust“? Ein großes Theaterereignis ist sei-
ne Interpretation, die das Sujet in die 1960er Jahre, 
damit ein Jahrhundert nach der Werkentstehung 
führt, jedenfalls. Aus diesem Blickwinkel lässt 
sich Frankreichs fahrlässiger Umgang mit seiner 
Kolonialgeschichte ebenso geißeln wie die schon 
damals heftig Fahrt aufgenommene oberflächli-
che Konsumgesellschaft. 

Marguerite, von der sich dramatisch steigern-
den Nicole Car gestaltet, erscheint als Opium 
rauchende, dem Luxus ergebene selbstbewuss-
te Frau, Faust, nicht gerade rollendeckend be-
setzt mit Juan Diego Flórez, als Flaneur, dem 
alles recht ist, um in seinem Alter die jugendli-
che Liebeskraft wieder zu erlangen. Die Produk- 
tion dominiert – dies auch gesanglich, denn der 

junge Bassist Adam Palka  
war der Star dieser Premie-
re – der als Voodoo-Zaube-
rer mit Sado-Maso-Zügen 
auftretende Méphistophé-
lès mit seinem beißenden  
Zynismus. 

Das Geschehen spielt sich 
in einem wesentliche Pari-
ser Bauwerke raffiniert zu 
einem sich immer wieder 
drehenden mehrstöckigen 
Turm bündelnden Bühnen-

bild (Aleksandar Denić) ab, begleitet von zuwei-
len auch spontan produzierten Videos (Videoregie: 
Martin Andersson). Sie zeigen die Protagonisten 
und ihre unmittelbaren Gefühle in packenden 
Nahaufnahmen, eröffnen zudem Rückblicke in das 
schillernde Pariser Leben der 1960er Jahre. Dass 
neben diesem intellektuellen Blickfang die Musik 
nicht zu kurz kam, garantierten Bertrand de Bil-
ly am Pult des glänzend gelaunten Staatsopernor-
chesters, Ètienne Dupuis’ Valentin und Kate Lind-
seys sensibel gezeichneter Siébel. 

Faust
Wiener Staatsoper, 9. Mai ab 20.15 Uhr in ORF III

Intellektueller 
Blickfang: Oper

Trotz Corona hat Bogdan Roščić die Premierenvorhaben für seine erste 
Staatsopernsaison konsequent durchgezogen. Zuletzt Gounods „Faust“.

	„	Aus diesem Blickwinkel 
lässt sich Frankreichs  
fahrlässiger Umgang mit  
seiner Kolonialgeschichte 
ebenso geißeln wie die  
oberflächliche Konsum- 
gesellschaft. “

Nicole Car als Marguerite und Étienne Dupuis als Valentin 
in Gounods „Faust“ an der Wiener Staatsoper.

KÖPFE AUS 44 JAHREN


